## یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب. سبيل سكينه

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان





۷۸۶ ۱۰-۱۱-ياصاحب الؤمال اوركني"



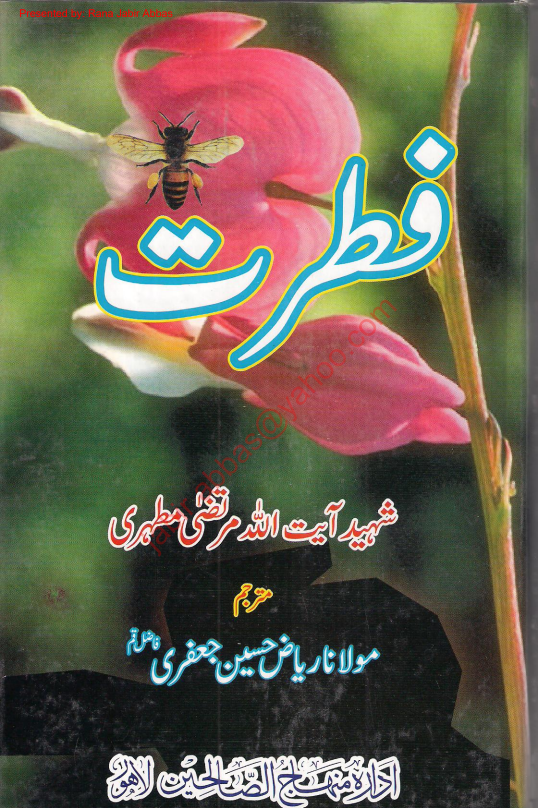
Engly Car

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گنب (ار د و )DVD دٔ یجیٹل اسلامی لائبر ریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

iabir abbas@vahoo.com

http://fb.com/ranajabirabba



Contact: jabir.abbas@yahoo.com



# جمله حقوق تجق اداره محفوظ

مولف شهيدآيت الله مطهرى مولف مرحم مولف مولف مولف مولف مولف مولانارياض حين جعفرى مولانارياض حين مولانارياض مولانارياض حين مولانارياض حي

لخكاية

اداره مسهاج السحسالسدين الحين المحدد الركيث فرست فكورد كان فمر 20

غزني سريث أردوباز اركا مور فن 7225252

# فهرست

| 13                 | فطرت کے معنی              | ب اول:            |
|--------------------|---------------------------|-------------------|
| 15                 | فطرت اورتربیت             |                   |
| 19                 |                           |                   |
| 21                 | این اخیر کا قول           |                   |
| 24                 | ابن عياسٌ كا قول          |                   |
| 26                 |                           |                   |
| 28                 | فط و أصد عنده             |                   |
| 33                 | حنيف كامفهوم              | :                 |
| 35                 | طبیعت ٔ غریزه اور فطرت    |                   |
| 35                 | طبعت                      | 1                 |
| 37                 |                           |                   |
| 40                 |                           | •                 |
| ، ''فطری جملتنیں'' | کیا انسان فطریات رکھتا ہے |                   |
| 16                 |                           | باب دوئم:         |
| 52                 |                           |                   |
| i4                 | •                         | 1 - 2 - 2 - 2 - 2 |

| افلاطون كانظرىيه                          |          |
|-------------------------------------------|----------|
| اسلامی حکماء کا نظریه                     |          |
| قرآن كانكة نظر                            |          |
| منكرين كانظريه اوراس كانتيجه              | 1        |
| خوابشات متعلق انساني فطرت                 |          |
| عدس رجانات                                | بإبسوتم  |
| انبائي خصوصيات                            | •        |
| محسوق فطريات                              | -        |
| ا۔ حقیقت کی تلاثی                         |          |
| ٣- نيكي ونضيلت كي طرف رجحان               |          |
| س <sub>-</sub> حسن و جمال کی طرف رجحان 91 |          |
| سم_ تخلیق اور ایجاد کار جمان              |          |
| 96 - عشق وعبادت                           |          |
| رم: عشق اور برستش                         | باب چہار |
| حقیقت عشق کے بارے میں نظریات              | . •      |
| عاشق كامعشوق مين فنا هو جانا              |          |
| جرات منداور غير جرات مندحس                | ÷.       |
| عضے کے اقوال                              |          |
| کافی ہے اک مدیث                           | i file   |

| مولانا روم کی ایک مثال                                         |                   |
|----------------------------------------------------------------|-------------------|
| ن روحانی عشق                                                   | پنجم              |
| ا<br>عشق روحانی کے حقیقت کے باڑے میں کچھاور                    | •                 |
| عشق عرفاء کی نظر میں                                           |                   |
| كياانياني اقدار متغيرين؟                                       |                   |
| وْ الْمُرْ مِشْر ودى كَا نظريد اوراس كالتجريد                  |                   |
| نم: إنهاني "أصالتون" كارتقاء" إنهاني اقدار كاارتقاء". 147      | ث<br>إب           |
| عشے اور شاکسٹوں کے نظریات کا تقابل                             |                   |
| انسانی اصالتوں کے ارتقاء کامفہوم                               |                   |
| انیانی معاشرے کے ارتقاء کی اقسام                               |                   |
| ٢_ معاشرتي وها ني كي الما من القاء 154                         |                   |
| ٣_ انهانيت مين تكامل (ارتقاء)                                  |                   |
| مار كسزم اورانساني معاشرے كا انسانيت ميں تكامل (ارتقاء) 160    |                   |
| ا مَكْرَسُ مِينْشَلُوم ( نظريه وجوديت) اور انسانيت اصالتيس 162 |                   |
| نتم:        ندهب کی اساس ( نقطه آغاز ) اور سرچشمه 171          | باب <sup>ہا</sup> |
| خود بريگانگی اورخو د فراموثی                                   |                   |
| مولانا رو كاخيال                                               |                   |
| فيرياخ كي نظر مين دين كا نقط آغاز                              |                   |
| ئظر په فورياخ مرتنقيد                                          | er e              |

| أسك كانث اورات بنسر كانظريه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| رسل کا نظریہ: وین کمزوری اور خوف کا متیجہ ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | w         |
| تحقيق وتنقيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| قرآن اورمعرفت خدا 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| دین فطری ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | باب مشتم: |
| مار کسترم اور پیدائش دین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| ماركسزم كے نظريه كا تقيدى جائزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .on       |
| قرآن کیم کے بقول 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ب         |
| كياوين جمالت كى پيدادار بي ادار بيدادار بيدار بيدادار بيدار بي |           |
| ويل ديورنك كي رائع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| دین کے نقطہ آغاز کے بارے میں ڈور کہیم کے نظریے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بابنتم    |
| كا جائزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| مركب اعتباري اور مركب حقيقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| انبانی معاشرے کی ترکیب کی نوعیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| دین کی پیدائش کا سرچشمه ڈور کہیم کی نظریں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| وولا الم حصرية عليل جائزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| الساق اما ، حودی ، کی حارج بی مدارج بی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| قرآن كانظريه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| وین کی پیدائش کے بارے میں قرآنی نظریہ 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | باب دہم:  |

# عرض ناشر

"فطرت" آیت الله مرتضی مطبری کی ایک شیرت یافته کتاب ہے اس كتاب كا انداز تحرير دوسرى كتابول سن بالكل مختلف سبخ صاف وشفاف جمك رواں دواں عبارت میکشش لفظوں کا چناؤ پھرمطالب کی ہمہ گیریت اور مقاصد کی جامعیت نے کتاب کے حسن کو جار جاند لگا دیئے ہیں۔ آیۃ الله مطبری نے کا کنات کی آفریش اور انسان اور دیگر مخلوقات کے مقصد تخلیق کو بہت ہی ساوہ اور آسان لفظوں میں بیان کیا ہے حالانکہ شہید مطہری آیک بہت بڑے فلفی فقہ و حدیث کے ماہر عالم دین تھا تھوں نے کتاب لکھتے وقت عام لوگوں بالخصوص طلبہ کی تربیتی سوچ کو بھی اینے سامنے رکھا ہے۔ علامہ صاحب نے منفی اقدار کو انسانیت کاسب سے بوارشن قرار دیا ہے قرآن وجدیث کی روشنی میں جہالت و ظلم کی بخت الفاظ میں مذمت کی چر رہیجی بتایا کہ اللہ تعالی کی تمام مخلوق اپنی اپنی جگه بر درست اور برگل ہے مکسی کا خوبصورت یا برصورت ہونا فطری حسن بر ار انداز مہیں ہوتا کیونکہ خلاق لم بزل نے کوئی نہ کوئی خوبی ہرانسان کوعطا کر دی ے گویا جو جو چیز یا جو جونعت جس جس کے جصے میں آئی تھی وہ اس کو یوری امانت وحفاظت کے ساتھ مل گئی۔ کتنا خوبصورت توازن قائم کیا ہے مالک کا کنات نے؟ اسلام میں علم و دانائی کی بہت زیادہ تعریف کی گئی ہے انہوں نے لکھا ہے کہ انسان علم ودانائی کا طالب صرف اس لئے نہیں ہے کدوہ اسے فطرت برغلبہ وسیتے

ہیں اور اس کی مادی زندگی میں اس کونفع پہنچاتے ہیں' بلکہ اس کے اندر حقیقت اور تحقیق کی فطری جنتی موجود ہے علم بہتر زندگی بسر کرنے اور اینے فرائض بہتر طریقے سے انجام دینے کا ذریعہ ہونے کے ساتھ ساتھ ذاتی طور پر انبان کو مطلوب ہے۔ پھر کہا ہے کہ انسانی روح کی یائیدار اور قدیم ترین تجلیوں اور اصلی ترین پہلوؤں میں سے ایک دعا اور عبادت کا احساس ہے دوسر کے نقطوں میں دعا ایک ایبازندہ عمل ہے جس کے ذریعے ہاری چھوٹی شخصیت اپنی حیثیت کوزندگی کے ایک بڑے دیکل' میں یا لیتی ہے۔ اسلام نے خود شناسی پرخصوصی توجہ دی ہے كه انسان اينے أي مجانے اور اس عالم وجود ميں اينے مرتبہ كو سمجے جس كا مقصد سے کہ دہ خود شناس کے ذریعے اپنے آپ کواس بلند مقام پر پہنچائے جس کا وہ اہل ہے۔ اسلام جسم کی برورش خاطت کوضروری سجھتا ہے روح کی برورش اور انسانی کردار کی تغیر و ترقی بھی حیات انسانی کے لئے لازی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کتاب میں پیمبروں کی تشریف آوری اور آئم مصومین کے انداز تبلیغ پر بہترین انداز سے روشی ڈالی گئی ہے۔ دنیا وآخرت کا فلیفہ بھی آسان پیرایہ میں بیان کیا گیا ہے گویا آیة الله مطهری نے دریا کوکوزے میں بند کر دیا ہے کسی نے سے کہاہے کہ خوشبوتو وہ ہے جو دوہروں کواپنی طرف متوجہ کرے نہ کہ عطار کواس کی تعریف کرنی پڑے۔

آیة الله مطهری شهید کی چند کتب ہم شائع کرنے کی سعادت حاصل کر پین زیر نظر کتاب کی اشاعت ہمارے لئے کسی بوے اعزاز سے کم نہیں ہے۔ ہم اللہ نعالی کی رضا وخوشنودی اور اسلامی تعلیمات کے فروغ اور دین الہی

کی نشر واشاعت کے لئے کام کررہے ہیں جن احباب نے ٹملی فون خط و کتابت کے ذریعے ہمارے ساتھ اپنی محبت و ہمدردی کا اظہار فرمایا ہے ان تمام دوستوں کے ذریعے ہمارے ساتھ اپنی محبت و ہمدردی کا اظہار فرمایا ہے ان تمام دوستوں کے لئے بے حدشکر یہ اور دعائے خیر!

ہماری دعا ہے رب العزت تمام امت مسلمہ کوعزت وسر بلندی عطا فرمائے اور ہم سب کو ہر طرح کی آفات و بلیات سے محفوظ رکھے۔

(آمین ثم آمین)

د عا كو!

ر باض حسین جعفری

ر پرست اداره منهاج الصالحين لا مور

# فطرى حسن

انسان کی فطرت میں ہے چیز داخل ہے کہ خموں اور دکھوں سے بیچنے کی ہر ممکن کوشش کرتا ہے اور خوشیوں مسرتوں اور آسائشوں کی تلاش میں رہتا ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہوتا کہ وہ ہمیشہ شاد مانی ورحمت سے ہمکناررہے اور رخ والم سے بیکر محفوظ! بیداور بات ہے کہ وہ عیش ومسرت کی ہی تمنا کرتا ہے ' ہے جانے ہوئے بھی کہ اس کی زندگی شاد مانی وغم اور راحت والم سے عبارت ہے۔ سطح پر موجوں کا اضطراب بیہم جس طرح روایتی دریا کا بہتہ دیتا ہے 'اسی طرح زندگی کے دکھ سلسل حیات کی غمازی کرائے ہیں 'دکھ کے بعد سکو ' سکھ کے بعد دکھ کا آ نا فطری امر ہے۔ ستراط کا مقولہ ہے کہ ہر راحت کے بعد الم اور ہر الم کے بعد سکون ہے ' امر ہے۔ ستراط کا مقولہ ہے کہ ہر راحت کے بعد الم اور ہر الم کے بعد سکون ہے ' جہاں دکھ ہے دھوپ چھاؤں زندگی کے گھر آ نگن میں آ کھ مچولی کھیلتی رہتی ہیں' وہاں بھی نغہ شادی گونجنا ہے اور بھی نوحہ عم بلند ہوتا ہے۔ غالم نے کیاا چھا شعر کہا وہاں بھی نغہ شادی گونجنا ہے اور بھی نوحہ عم بلند ہوتا ہے۔ غالم نے کیاا چھا شعر کہا

اک ہنگاہے یہ موقوف ہے گھر کی رونق نوجہ غم سہی نغمہ شادی نہائیں

ایک یورپی مفکر کا کہنا ہے کہ دکھ ہمارے لئے صبر واستقلال نفسیاتی جذبات عقل و ہمدردی اور ایمان کے تخف لے کرآتا ہے اگر ال تحفول سے مند پھیرلیں تو ہم کویز دلی کروری مایوی کا انعام خواہ مخواہ ل جاتا ہے۔ لانگ فیلو کا

قول ہے اس دکھ سے بڑھ کر کوئی دکھ نہیں جو انسان پر کھل سکے۔ مرزا غالب کا ایک شعر یادآیا' کیا خوب بات کہی انہوں نے ۔ مانٹ لے کوئی کسی کا دردیہ ممکن نہیں بارغم دینا ہے اٹھواتے نہیں مزدور سے ایک اور مفکر کا قول ہے کہ پوری طرح کسی کا وکھ کوئی نہیں بانٹ سکتا' کیونکہ ہر دکھ کی تہہ میں اس شخص کے ذاتی راز ہوتے ہیں۔ ایک اور دانشور ایٹا اظہار خیال ان الفاظ میں کرتا ہے وکھ میں انسان خدا کے نز دیک ہو جاتا ہے وکھ کی شدت میں خدایاو آتا ہے بہ بھی ایک حقیقت ہے۔ ایک حکیم نے کہا' اگر صرف سکھ کواپنالیا جائے تو رکھ خود بخو د جلا جاتا ہے۔ ایک دانشور کا مقولہ ہے اگر ہم سکون وآ سائش سے زندگی بسر کرنا جائتے ہیں تو ہمیں دوستوں سے مخلصانہ اور د شمنوں سے عفو و درگزر کا روبیا ختیار کرنا جائے ہے اون کا مقولہ ہے زندگی میں دکھ اور بے اطمینانی کی وجہ یہ ہے کہ ہم بھی اپنے حال سے مطمئن نہیں ہوتے 'زندگی کی معمولی باتوں اور نادر موقعوں کے منتظر رہتے ہیں' جوایک گرشھے کی طرح ہمیں مسرت سے دوجار کردیں انہی کل جھوٹی امیدوں برہم آج کاسکھ کھودیتے ہیں۔ كسى دانشوركا كبنائ سكى حاصل كرنے كا طريقہ بديے كه دوسرول كوسكى پنجاؤي ایک اور دانش مند کا نظریہ ہے کہ جس نے اپنی طاقت کو پیچان لیا تو سمجھ لو کہ اس کے دکھ ختم ہو گئے۔ ایک اور دانش مند کا مقولہ ہے زندگی کا سب سے بڑا یقین ہیہ ہے کہ کوئی ہم سے بیار کرتا ہے اور ایک مقولہ ہے سکھ باہر سے ملنے والی چیز نہیں ے بلکہ وہ ہمارے اندر موجود ہے لیکن غرور چھوڑے بغیر اسے نہیں پایا جا سکتا'

لہذاانیانی عظمت کے کھار کے لئے صبر وخل کی اشد ضرورت ہے جو شخص مصائب کے وقت صبر کا مظاہرہ کرتا ہے اور خدا کی رضا پر راضی رہتا ہے تو وہ بھی شکست و ریخت سے دوج پار نہیں ہوسکتا ' جب تشلیم و رضا کا جذبہ کسی قلب و ذہن میں جاگزین ہوجائے تو پھر غموں سے غم نہیں آتا اور خوشیوں سے خوشی نہیں آتی ۔ بیاترین ہوجائے تو پھر غموں سے غم نہیں آتا اور خوشیوں سے خوشی نہیں آتی ۔ بیاترین ہو جائے تو تھیں ادھر ادھر کی باتیں 'لیکن جس فطرت کے پوشیدہ اور سرسبر رازوں کو آیہ اللہ شہید مرتضی مطہری نے ظاہر کیا ہے کہ ان کی دنیا ہی بچھ اور ہے۔ اس کتاب میں جناب مطہری نے قرآن وحدیث کی روشنی میں جرپور دلاکل دیتے ہوئے ''فطرت کے پرکشش اور خوبصورت چرے کو اس طرح عیاں کر دیا ہی کے دائی کے دیا تھی کے اس کو بڑھتے ہی قلب وزہن کی دنیا جگی گا اٹھتی ہے۔

برادر علامدریاض حسین جعفری نے عبارت کو آسان اور عام فہم بنانے کے لئاظ سے ترجم کا پورا پورا پورا پرا تا اور کا ہے۔ موصوف اس کتاب کے مترجم بھی بیں اور ناشر بھی۔ ندہبی و دینی خدمت کے حوالے سے مولانا جعفری صاحب اور ان کا موقر ادارہ کی تمام تر کوششیں قابل ستائش بین وعا ہے رب العزت ان کو آباد وشادر کے علم وعمل کی بیخوبصورت کہکشاں سدا جگرگاتی رہے۔ (آمین)

دعا كو!

عابد عسكرى فاصل فم

مراب اول فطرت محنی فطرت محنی ہارا موضوع بحث ''فطرت' ہے۔فطرت بحث ایک لحاظ سے فلسفیانہ بحث ہے۔فلسفیانہ بین ہیں:

ا خدا ۲ کائنات سرانسان

ہاری یہ بحث انسان سے متعلق ہے' ایک لحاظ سے یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ انسان اور خدا سے متعلق ہے۔ موضوع کے ایک طرف انسان ہے اور دوسری طرف خدا ہے' اسلامی مآ خذ یعنی قرآن وسنت ہیں فطرت کا بہت ذکر ملتا ہے۔ اس ضمن ہیں' ہیں نے پہلے سے پچھ یا دداشتیں مرتب کر رکھی ہیں کہ جن کے بارے میں اس نشست ہیں گفتگو ہوگی کہ کیا قرآن انسان کے لئے فطرت کا قائل ہے؟ انسان کے بارے ہیں آلیک خاص کلتہ نظر ہے۔ لفظ فطرت سے کیا مراد ہے' کیا قرآن سے پہلے کسی نے انسان کے بارے میں یہ لفظ استعمال کیا ہے؟ یا قرآن سے پہلوؤں میں سے ایک ہے جن کا قرآن نے ہی پہلی مرتبہ انسان کے بارے میں مرتبہ انسان کے متعلق ذکر کیا ہے؟ بظاہر قرآن سے پہلے اس لفظ کے استعمال کی کوئی مثال موجود میں ہے' چنا نچہ قرآن نے ہی کہلی مرتبہ انسان کے لئے استعمال کیا ہے۔ اس کے قرائن کا بعد میں ذکر ہوگا۔

پہلے ہمیں افظ فطرت کے لغوی پہلوکا جائزہ لینا چاہئے اور گہری نظر سے
ویکھنا چاہئے کہ اس کی لغوی بنیاد کیا ہے۔ دوبرا مسکلہ جس کے بارے میں ہمیں
اس مقام پر گفتگو کرنا چاہئے وہ یہ ہے کہ کیا انسان اصولی طور پر فطریات کے ایک
سلسلے کا حامل ہے یا نہیں؟ یا یہ کہ کیا انہان ہرتم کی فطرت سے عاری ہے؟ البتہ
فطریات کی تعریف اس کے بعد بیان کریں گے۔

ہماری تیسری بحث بالخصوص دین کے بارے میں ہوگی کہ کیا دین فطری ہے یانہیں؟ قرآن نے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ دین فطری ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں ایک علمی بحث کرنا چاہئے اور دیکھنا چاہئے کہ کیا دین بنیادی طور پر فطری ہے یانہیں؟ قرآن نے واضح طور پر فرمایا ہے کہ دین دین فطرت ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں ایک علمی بحث کرنا ہے اور ویکھنا ہے کہ دین بنیادی طور پر فطری ہے یانہیں۔

### فطرت اورتربيث

البت اس مسئلے کے بہت سے پہلومخنف حوالوں سے وجود میں آتے ہیں ان میں سے ایک تعلیم و تربیت کا پہلوں جوازخود ایک وسیع بحث کا حامل ہے۔ اس حوالے سے گفتگو یہ ہے کہ اگر انسان فطریات کے ایک سلسلے کا حامل ہے تو پھر اس کی تربیت قطعی طور پر انہیں فطریات کو پیش نظر رکھتے ہوئے کی جانی چاہئے اور جو لفظ فطرت استعال کیا جاتا ہے چاہے شعوری طور پر یا لاشعوری طور پر اس کی بنیاد یہی ہے کیونکہ تربیت کے معنی ہیں پروان چڑھانا اور پرورش کرنا اور بیاس بنیاد یہی ہے کیونکہ تربیت کے اندر صلاحیتوں کے ایک سلسلے کو جسے آج کی زبان میں بنیاد پر ہے کہ انسان کے اندر صلاحیتوں کے ایک سلسلے کو جسے آج کی زبان میں امتیازی خصوصیات کہا جاتا ہے تسلیم کرلیا جائے۔

تربیت اور صنعت میں بیفرق ہے کہ صنعت میں کسی ''مادی'' چیز کو وجود میں لایا جاتا ہے لینی انسان کا ابتداء میں ایک مطمع نظر ہوتا ہے اس کے بعد وہ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے مختلف چیزوں سے کام لیتا ہے جبکہ ان چیزوں کی اصل ماہیت سے اسے کوئی غرض نہیں ہوتی 'اسے اپنے مقصد کے حصول کے لئے مختلف ساز وسامان کی شکل وصورت کو بگاڑنے پاسنوارنے سے کوئی غرض نہیں ہوتی 'اس کوصرف اور صرف اپنے مقصد کے حصول سے غرض ہوتی ہے۔

ایک برسی یا ایک معمار جس کا کام ایک طرح کی ساخت یا تعمیر ہے جو
اس کا کام ہونا چاہئے اسے اس سے مطلب نہیں کدکڑی کو ہا سمنٹ وغیرہ اپنی
ذات اور ماہیت کے لحاظ سے پردان چڑھتے ہیں اور کمال پاتے ہیں یا ناقص ہو
جاتے ہیں بلکہ اصولی طور پر بھی تو ضروری ہوجاتا ہے کہ دہ اس ساز وسامان کو
شکل وصورت کو ناقص اور تبدیل کرے تا کہ اپنے مقصد کو حاصل کر سکے لیکن
ایک مالی اگر چہ اس کا اپنا ایک مطبع نظر بدف اور فائدہ ہوتا ہے کیان اس کے کام
کی بنیاد ہے کہ دہ چھول یا پودے کو قطری اور قدرتی نقاضوں کے مطابق پردان
چڑھائے اور ایک لحاظ سے وہ چھول اور پودے کے قدرتی نقاضوں کو نظر میں
رکھتے ہوئے انہیں پردان چڑھا تا ہے۔

میں نے بیمثال پہلے بھی دی تھی کہ بھی انسان کسی مینڈھے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھتا ہے،
ذاتی حوالے سے دیکھتا ہے اور بھی انسان اسے ایک چیز کے حوالے سے دیکھتا ہے،
اگر مینڈھے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھا جائے تو کیا مینڈھے کے مفاد میں
ہے کہ اسے جنسی طور پر ناقص کر دیا جائے؟ ہرگز نہیں کیونکہ ہم اس عمل سے ایک طرف اسے اذبت دیتے ہیں اور دوسری طرف ہم اسے جنسی لحاظ سے ناقص کر دیتے ہیں۔ اس طرح ہم اسے اس کے ایک اہم قدرتی عضو سے جو کہ اس کے ایک اہم قدرتی عضو سے جو کہ اس کے ممال اور ارتقاء کا باعث ہے سے محروم کر دیتے ہیں اس لحاظ سے یہاں پر ہم کمال اور ارتقاء کا باعث ہے سے محروم کر دیتے ہیں اس لحاظ سے یہاں پر ہم

اسے ایک چیز کے طور پر سجھتے ہیں۔ ہمیں اس سے مطلب نہیں ہوتا کہ اس عمل سے مینڈھا کامل ہوتا ہے یا ناقص۔ ہیں چاہتا ہوں کہ بی فربہ اور موٹا تازہ ہو جائے اور اس کا گوشت زیادہ ہو جائے اس لئے ضروری ہے کہ میں اسے جنسی طور جائے اس لئے ضروری ہے کہ میں اسے جنسی طور پر ناقص کر دوں تا کہ اس کی توجہ بھیڑ کی طرف نہ جائے اور وہ صرف کھانے اور چرنے کی طرف ہی توجہ رکھے اس طرح وہ زیادہ کھائے گا اور زیادہ فربہ اور موٹا ہو گا' نیتجناً اس کا گوشت بھی زیادہ ہو جائے گا اور جب ہم اس کو ذرج کریں گوت ہمیں اس کا زادہ گوشت میسر آ سکے گا۔

انبانوں کا مسلم بھی ایسے ہی ہے انسانوں کی تعمیر دوطرح ہے گی جاسکتی

ایک تو یوں کہ جس طرح چیزوں کی تغییر کی جاتی ہے بینی جو تغییر کرنے والا ہے وہ فقط اپنے ہی مقصد کو پیش نظر رکھے اور کسی شے کو ایسا بنا دے کہ اس کا مقصد حاصل ہوتا مقصد چیزوں کو ناقص کرنے سے حاصل ہوتا ہوتا کا کس کرنے سے حاصل ہوتا ہوتا کا کس کرنے ہے۔

جولوگ اجتماعیت کے قائل ہیں (لینی فرد کی نفی کر کے معاشرے ہی کو اصل سجھنا اور انفرادی کمال کو اہمیت نہ دینا) جیسے اشتراکی نظام کہ جو بذات خود ایک خاص طبقے (حکمران طبقے) کی حاکمیت پر کمل ہوتا ہے وہ چاہتے ہیں کہ انسانوں کی تغییر یوں کریں کہ حکمران طبقے کا مقصد بہتر طور پر حاصل ہویا ان کے بقول معاشرے کے لئے مفید ہو۔ اس کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گئے کہ آیا فرد کے کمال اور معاشرے کے کمال میں کوئی تعناد ہے یا نہیں؟ اور کیا

بہت سے مسائل میں معاشر ہے کو کمال تک پہنچانے کے لئے ہم فرد کو ناقص کرنے پر مجبور ہیں یانہیں؟

کہا جاتا ہے کہ ہمیں معاشرے کے لئے فلاں فلاں افراد کی ضرورت ہے مثال کے طور پر کہتے ہیں کہ معاشرے کونظم وضبط کے سو فیصد پابند سیاہیوں کی ضرورت ہے جو اوپر سے آنے والے تھم کی بلاحیل و جب تغییل کریں اور اینے سالار کے حکم کے علاوہ کسی چیز کے بارے میں غور وفکر نہ کریں۔ جنانچہ اگر کوئی انسان کیجے زاتی اراد ہے اور عقل کو کام میں لاتا ہے کینی عقل وُفکر کے اعتبار سے آ زاد ہے اورسوچتا ہے کہ میں فلاں کام کیوں کروں یا وہ انسان جذبات کا حال ہے تو پھر ایبا فردان کے بزدیک کسی کام کانہیں اور ان کے بقول معاشرے کے لئے بے کار ہے۔ان کے مطابق معاشرے کے لئے وہی لوگ کارآ مدین جو لکر اور جذبه سے عاری مول وہ چاہتے ہیں کہ سابی ایسا مو کہ بیاسے ایک بم دیں اور کہیں کہ جاؤ فلال شہر برگرا آؤ اور وہ بین سرچے کہ وہاں کےعوام کا کیا قصور ہے؟ اور میں ان پر بم کیوں گراؤں؟ وہ بیانہ سونے کہ آخراس شہر میں جومرد ہیں' عورتیں ہیں' بوڑھے ہیں' جوان ہیں یا بیچے ہیں' وہ ہے گناہ ہیں یا قصوروار۔ اس بارے میں اسے نہ سوچنا جاہے' نہ ذرہ بھر محسوں کرنا جاہئے بالکل ایسے ہی جیسے مینڈھے کی تناسلی صلاحیت کوختم کر دیتے ہیں تا کہ وہ خوب چرے اور خوب موٹا تازه ہو۔ بیلوگ انسانی جذبوں اور احساسات کوختم کر دیتے ہیں اور اس میں درندگی کی کیفیت بیدا کر دیتے ہیں اس طرح فکری حریت اور استقلال کو بوری طرح اس سے چھین لیتے ہیں اور اس صورت میں بیرانسان ان کے لئے کارآ مد ہو جاتا ہے لیکن بیرسب مچھ''تربیت' کے حقیقی مفہوم کی بنیاد پرنہیں ہوتا۔ تربیت

کے معنی انسان کی حقیقی صلاحیتوں کو پروان چڑھانا ہے اگر وہ عقل وفکر کی صلاحیت رکھتا ہے اور اس کے ذہن میں چون و چرا ابھرتے ہیں تو پھر چاہئے کہ ان کی بھی پرورش کی جائے نہ کہ اس کی ان صلاحیتوں کوختم کر دیا جائے اگر اس کے اندر انسانی جذبہ مثال کے طور پر رحم کا جذبہ موجود ہوتو چاہئے کہ اسے پروان چڑھایا جائے تاہم ان چیزوں کی بھی افراط وتفریط کے حوالے ہی سے حدود مقرر ہیں۔ یہ بات اس لئے بیان کی گئی ہے کہ مسئلہ فطرت کا تربیت سے بہت قریبی رہتہ ہے جس کے بات اس لئے بیان کی گئی ہے کہ مسئلہ فطرت کا تربیت سے بہت قریبی رہتہ ہے جس کے بارے میں ہم جدا گانہ گفتگو کریں گے۔

دور طاخر کے انسانی فلسفوں میں اور معاشرہ شنای کے علوم میں تاریخ

کے ارتقاء کے مسئلہ کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے اگر ہم فطرت کے قائل ہوں تو
تاریخ کے ارتقاء کے ایک خاص اعتبار سے توجیبہ کریں گے اور اگر ہم فطرت کے
قائل نہ ہول جیسا کہ دور حاضر میں بہت سے مکاتب فکر انسان کے لئے کسی
فطرت کی مجموعی طور پرنفی کرتے ہیں تو اس صورت میں تاریخ کے ارتقاء کی توجیبہ
ضورت کی مجموعی طور پرنفی کرتے ہیں تو اس صورت میں تاریخ کے ارتقاء کی توجیبہ
کسی اور طرح سے کریں گے۔ ان تمام امور پرتفصیلی جیش ہیں جن کی جانب ہم
نے اجمالی طور پراشارہ کیا ہے۔

لفظ فطرت كالغوى مفهوم

اب ہم پہلے مسلے سے بات شروع کرتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ لفظ منتقطرت کہ جوقر آن میں آیا ہے اس سے کیا مراد ہے؟ اس سے کیا مراد ہے؟ ارشاد خداوندی ہے:

فطرة الله التي فطر الناس عليها (روم ٣٠٠)

ماده' فسطر" (ف طرر) قرآن میں متعدد بار استعال ہوا ہے بھی ''فطر هن" (انباء ۵۲)

مجهی "فاطر السموات و الارض"(انعام ۱۱) اور دیگر پانچ آیات. مجهی "انفطرت" (انفطارا) اور مجهی "منفط به (من ۱۸)

ہر مقام پر اسی لفظ کے معنی ہیں' ابداع اور خلق بلکہ خلق بھی ابداع کے معنی ہیں' ابداع اور خلق بلکہ خلق بھی ابداع کے معنی ہیں ،یں ہے۔ ابداع کے معنی سی سیافتہ نمونے کو پیش نظر رکھے بغیر پیدا کرنے کے ہیں۔ لفظ "فطرة" اس صیغے میں یعنی بروزن "فعلة" صرف ایک آیت میں کے ہیں اور دین کے بارے میں ہے' جس کے مطابق دین "فطرة اللّه" ہے۔

فا قم و جهك للدين حنيفا قطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله (روم ٢٠٠)

اس آیت کی تشریح ہم بعد میں عرض کریں گے۔ جولوگ عربی زبان سے آشنا ہیں وہ جانتے ہیں کہ "ف علة" کا وزن نوعیت اور کیفیت پر دلالت کرتا ہے۔ "جلسة" یعنی بیٹھنے کا خاص انداز جیسے "جلست جلسة زید" یعنی میں زید کے انداز میں بیٹھا کیعنی جیسے زید بیٹھتا ہے میں ایسے جیلسة زید" یعنی میں زید کے انداز میں بیٹھا کیعنی جیسے زید بیٹھتا ہے میں ایسے بیٹھا۔ ابن مالک نے الفید میں کہا ہے:

و فعلة لمرة كجلسة و فعلة لهبية كجلسة

جیما کہ ہم کہ چکے ہیں کہ قرآن میں لفظ ''فطرت' انسان اور دین کے ساتھ اس کے رابطے کے بارے میں آیا ہے۔ ''فیطر۔ قالبلہ التی فطر الناس علیہ ا" یعنی وہ خاص خلقت کہ جوہم نے انسان کو دی ' یعنی انسان ایک خاص انداز سے پیدا ہوا ہے۔ یہ جو آج کل کہا جاتا ہے کہ ''انسانی امتیازات' تو اس سے فطرت کا مفہوم نکاتا ہے اور یہ اس صورت میں ہے کہ جب ہم انسان کی اصل خلقت میں کچھ امتیازات اور خصوصیات کے قائل ہوں' یعنی فطرت انسان کے معنی ہوئے خلقت و آفریش کے اعتبار سے انسان کے معنی ہوئے خلقت و آفریش کے اعتبار سے انسان کے اعتبار سے اعتبار سے انسان کے اعتبار سے انسان

ابن اثير كاقول

صدیث کی لغات کے بارے میں گھی جانے والی معتبر کتب میں ایک کتاب ابن اثیر کی'' النہایہ'' اسے جو معروف ہے۔ ہم چونکہ معتبر مدارک سے ثبوت پیش کرنا چاہتے ہیں' اس لئے اس کتاب کا بھی حوالہ پیش کرتے ہیں' جیسے لغات قرآن کے لئے'' راغب' کی کتاب''مفردات' نہایت عمدہ ہے' کیونکہ راغب نے قرآنی الفاظ کے بنیادی معانی کا اچھی طرح تجزید کیا ہے۔ یہی کام این اثیر نے صدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہایہ'' میں ابن اثیر نے اس معروف صدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہایہ'' میں ابن اثیر نے اس معروف صدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہایہ'' میں ابن اثیر نے اس معروف صدیث کو ذکر کیا ہے:

ا۔ دوتین بھائی ہیں کہ جن میں سے ہرایک کو این اشرکہا جاتا ہے اور تینوں ہی اسلام کے مقتل علاء میں سے ہیں۔ ہیں۔ایک کا لقب ''موالدین'' ہے دوسرے کا ججة الدین' ہے اور تیسرے کا حیار الدین ہے۔

#### كل مولود يولد على الفطرة (١)

"مرمولود فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے لیکن اس کے والدین (بیرونی عوامل) اسے منحرف کر کے یہودی عیسائی یا ہاتش برست بنا دیتے ہیں۔"

اس حدیث کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے۔ ابن اثیر نے یہ حدیث کو یں گے۔ ابن اثیر نے یہ حدیث کو کرکے لفظ ''فطرت' کے معنی یوں بیان کئے ہیں کہ السف طرو: الابت داء والا حتواع (فطور) لینی ابتداء واختر اع لینی خلقت ابتدائی کہ جسے ایجاد بھی کہتے ہیں' اس سے مرادالی خلقت جس میں کسی کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ اللہ کا کام فطر ہے' اختر اع لیکن انسان کا کام عموماً تقلید ہے' یہاں تک کہ انسان جو ایجاد بھی کرتا ہے' اس میں بھی تقلید کے عناصر موجد دہوتے ہیں۔

انسان عالم طبیعی کی تقلید کرتا ہے کینی عالم طبیعی پہلے سے موجود ہے اور انسان اسے نمونہ قرار دے کر اس کی بنیاد پر تصویر بنا تا ہے مناعی کرتا ہے مجسمہ سازی کرتا ہے انسان بھی ایجاد و اختراع بھی کرتا ہے اور ایجاد و اختراع کی صلاحیت رکھتا ہے کیکن انسانی ایجاد واختراع کا اصل سرچشمہ عالم طبیعی ہی ہے اور اس سے وہ رہنمائی حاصل کرتا ہے۔معارف اسلامی میں اس بات پر بہت زور دیا گیا ہے نہج البلاغہ اور دیگر اسلامی کتب میں اس سلسلے میں بہت پچھموجود ہے اور گیا ہے نہج البلاغہ اور دیگر اسلامی کتب میں اس سلسلے میں بہت پچھموجود ہے اور

ا۔ صحیح بخاری کتاب البخائز ابواب ۸۰ اور ۹۳ ''کائل التواریخ'' اور اسدالغابیہ' عز الدین کی کتابیں ہیں۔ ''جامع الاصول'' اور''النبائی' ججہ الدین کی ہیں۔ النہائیہ بہت عمدہ اور دقیق کتاب ہے اس میں احادیث میں استعال مونے والے الفاظ کی تو جُید چیش کی گئی ہے۔

لازمی طور پر ایسا ہی ہے۔ البتہ اللہ تعالی نے اپنے کام کے لئے کسی کی صناعی کی تقلید نہیں کی کیونکہ جو کچھ ہے اس کا بنایا ہوا ہے۔ اس کی صناعی سے کوئی چیز مقدم نہیں ہے کہذا لفظ فطر ابتداء اور اختر اع کے مساوی ہے کینی ایساعمل کہ جس میں کسی اور کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ ابن اثیر اس کے بعد لکھتے ہیں:

#### والفطرة الحاله منه كالجلسه والركبة

فطرت: لیمی خلقت کی ایک خاص حالت اور ایک خاص نوعیت کے معنی ہوتے ہیں۔ ( یہ خاص طور پر اس لئے بیان کر رہا ہوں کہ جب ہم بعد میں وضاحت کریں گئے تو جمیں معلوم ہوگا کہ یہ معنی ان کلمات کے لئے ان کے مفہوم کی بناء پر ہیں اور یہ کہ اس مجھے لغوی مفہوم کو نہایت معتبر اہل لغت نے بہت پہلے بیان کیا ہے)۔

#### وه مزيد لکھتے ہيں:

والمعنى انه يولد على نوع من الجبله والطبع المتهيى لقبول الدين فلو ترك عليها لا ستمر على لزومها

دولین انسان ایک خاص طرح کی سرشت اور طبیعت کے ساتھ پیدا کیا گیا ہے اس طرح سے کہ وہ دین کو قبول کرنے کی قابلیت رکھتا ہے اور اگر اسے اس کے حال پر اور طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو وہ اسی رائے کا انتخاب کرے گا' بشرطیکہ پیرونی اور خارجی طور پر متاثر کرنے والے عوامل اسے اس

رائے سے نہ بھٹکا دیں۔''

اس کے بعد ابن اثیر کہتے ہیں کہ حدیث میں فطرت کا لفظ کی بار آیا ہے۔ مثال کے طور پر پیغیبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ایک حدیث کہ جس کا ابتدائی حصہ ابن اثیر نے نہیں لکھا 'یوں بیان ہوا ہے:

على غير فطرة محمد لين على غير دين محمد

مقصد سے کہ اس مقام پر لفظ دین کے بجائے "فطرت" کا لفظ آیا ہے۔ اس طرح ابن اثیر نے حضرت علی سے فقل کیا ہے:

و جبار القلوب على فطراتها

ابن اثیر کہتے ہیں:

على فطراتها اي على خلقها (نبايدًا بن اثر طرس ص٠٥٠)

ابن عباسٌ كا قول

ابن عبال سے ایک عجیب حدیث منقول ہے۔ اس حدیث کو میں اس امر کے لئے قریبہ سمحتا ہوں کہ فطرت کا لفظ ان الفاظ میں سے ہے جنہیں قرآن نے ہی تبہلی مرتبہ استعمال کیا ہے۔ ابن عباس رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے

چپازاد سے قریش سے اور صاحب علم وفضل انسان سے وہ کوئی عجمی نہ سے کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ بن کہ باد یہ نشین بدو والحقظ فطرت کو پہلی باراس وفت ہم جما جب ایک مرتبہ میری ایک بادیہ نشین بدو اعرابی سے ملاقات ہوئی۔ (''اعرابی'' یعنی بادیہ نشین قرآن میں آج ہم استعال کرتے ہیں۔ ہم لفظ اعراب کو عرب کی جمع کے طور پر استعال کرتے ہیں۔ ہم استعال کرتے ہیں۔ ہم فظ اعراب کو عرب کی جمع کے طور پر استعال کرتے ہیں ، جبکہ عرب کی جمع محرف میں اور ہے کہ فاری زبان میں اعراب اور اعرابی عام طور پر بادیہ نشینوں کو کہتے ہیں۔ یاور ہے کہ فاری زبان میں آج کی کل لفظ اعراب عرب کی جمع کے لئے بولا جاتا ہے)۔

اوراس نے ایک متلہ میں اس لفظ کو استعال کیا۔ جب اس نے اس مسلے میں بیلفظ استعال کیا تو مجھ پر آ بیت کامفہوم واضح ہوا۔

ابن عباسؓ کے الفاظ بوں ہیں: ا

منا كنست ادرى منا فناطير السموات والأرض حتى

احتكم الى اعرابيان في بئر

یعنی قرآن میں آنے والے لفظ فاطر کو میں صحیح طور پرنہیں سمجھا تھا ،
یہاں تک کہ دو بادیہ شین میرے پاس آ ہے کہ جن کا پانی کے ایک کنوئیں کے مسئلے پراختلاف تھا۔ ان میں سے ایک نے کہا ''ان فیطر تھا'' ، وہ کہنا چاہ رہا تھ کہ کواں میرا ہے اور اس کی مراد یہ تھی کہ اسے شروع میں "میں نے کھودا ہے۔
کہ کنواں میرا ہے اور اس کی مراد یہ تھی کہ اسے شروع میں "میں نے کھودا ہے۔
(آپ جانے ہیں کہ جب کسی کنویں کو کھودا جاتا ہے تو ایک عرصے کے بعد اس کے یانی کی سطح نیچی ہو جاتی ہے لہذا اسے دوبارہ مزید نیچے گہرا کرنا پڑتا ہے تا کہ

یانی دوباره حاصل کیا جاسکے )۔

وہ کہنا چاہ رہا تھا کہ میں اس کا پہلا مالک ہوں' یعنی میں نے اسے پہلے کھودا ہے۔ ابن عباس کہتے ہیں کہ میں اس سے سمجھا کہ قرآن میں'' فطرت' کے کیا معنی ہیں' یعنی انسان کی ایک ایس سو فیصد ابتدائی خلقت کہ غیر انسان میں جس کی کوئی مثال نہیں' دیگر مواقع پر بھی عربی زبان میں جہاں''فطر'' کا لفظ استعال ہوا ہے وہاں بھی یہ ابتدائی ہونے اور سابقہ نہ رکھنے کا مفہوم رکھتا ہے۔ مثلاً عرب کہتے ہیں:

فطر ناب البعير فطرا اذا شق اللحم و طلع

اون کے دانت جب نکلتے ہیں اور وہ مہلی بار گوشت کو چیر کر نمایاں

ہوتے ہیں تو ابتداءان کے نکلنے کو'' فطر کے لفظ سے تعبیر کیا جا تا ہے۔

اسی طرح سے کسی جانور کے بیتان ہے جو پہلا دودھ حاصل کیا جاتا

ہے اسے ای اعتبار سے فطرہ کہتے ہیں (یعنی بولی یا کھیں)۔

راغب اصفہانی نے بھی اس لفظ کا ای طرح تجزیہ کیا ہے جیسے''النہائی''

میں ابن اثیرنے اس کو واضح کیا ہے چونکہ اسے دوبارہ بیان کرنے سے تکرار ہوتی

ہے اس لئے اس کی جانب اشارہ کرنا ضروری نہیں ہے۔

شيخ عباس في كي گفتگو

شخ عباس فی نے اپن سفینہ الحار (شخ عباس فی کی بہترین مفیدترین . اور ایک اہم کتاب یہی ہے کہ حدیث کے بارے میں ہے اور اس کتاب میں انہوں نے مجلس مرحوم کی کتاب'' بحار'' کی احادیث کولغوی اعتبار سے واضح کیا ہے۔ درحقیقت بیمجلسی مرحوم کی''ہجاز' کی احادیث کی ایک فہرست ہے'اس کتاب میں انہوں نے کسی حد تک ابن اثیر کی پیروی کی ہے اس فرق کے ساتھ کہ ابن اثیر کی زیادہ توجہ لغت کی طرف ہے اور ان کی احادیث کی طرف) میں ابک اہم ماہر لغت''مطرزی'' ہے نقل کرتے ہیں کہ اس میں اس نے کہا ہے کہ فطرت لین خلقت۔اس کے بعد' فوالی اللیالی'' سے یہ حدیث نقل کرتے ہیں:

كل مولوديولد على الفطرة

'' بعنی ہر مولود فطرت اسلام پر بیدا ہوتا ہے۔''

اس کے بعد انہوں نے آیام جعفر صادق علیہ السلام سے آیک حدیث نقل كى يئ جس ميں آ ي نے ايك مناسب كے لحاظ سے لفظ "فطرة" استعمال كيا ہے کیکن فطرت کے اس استعال سے ہٹ کر کیجس میں ہم استعال کرتے ہیں۔ ابی بصیر کہتے ہیں کہ ایک دن میں حضرت امام جعفر صادق کی خدمت میں موجود تھا' اونٹ کا گوشت لایا گیا اور ہم نے کھایا' پھر دودھ لایا گیا' آپ نے اس تمیں سے کچھنوش فرمایا اور مجھ سے کہا کہتم بھی پیئؤ میں نے بھی بیا۔ میں نے یو جھا:

"ایش" برکیا ہے؟

اس ميں ايك خاص متم كا مره تھا۔ آپ نے فرمايا" انھا الفيطرة" بي فُطرة ہے ( دودھ دویتے وقت اس کی جو جھاگ بن جاتی ہے وہ مراد ہے ) پھر بھی اس لفظ میں وہی ابتدائیت کا مفہوم ہی موجود ہے۔ اب ہم لفظ فطرت کی لغوی محث سے آ گے بڑھتے ہیں۔

### فطرت ٔصبغه ' حنیف

قرآن علیم میں تین الفاظ ایسے استعال ہوئے ہیں کرقرآن نے دین کے معنی اور مفہوم کے لحاظ سے انہیں ہم معنی اور مفہوم کے لحاظ سے انہیں ہم معنی الفاظ کے طور پر استعال کیا ہے 'یعنی تین ایسے مختلف مفہوم ہیں کہ ان کا مصداق ایک ہے۔ ان میں سے ایک یہی لفظ" فطرت" ہے۔

فطرة الله التي فطر الناس عليها (روم ٣٠)

دوسرا لفظ 'صغین' ہے اور تیسرا'' حنیف' کیعنی دین کے لئے'' فطرۃ اللہ'' بھی کہا گیا ہے' صبغۃ اللہ' بھی اور' للدین حدیفا'' بھی۔

اب ہم کچھ' صبغہ'' اور 'فعلیقا'' کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں۔قرآ ن میں ارشاد ہوتا ہے:

صبغة الله ومن احسن من الله صبغة (الترة ١٣٨)
"الله كارتك اور الله كرنك سي بهتر كما هي-"

''صبغہ''، ''فعلۃ'' کے وزن پر ہے۔ یہ صبغہ اور صباغ کے مادہ سے ہے۔ ''صبغہ'' کے معنی ہیں رنگ کرنا اور''صباغ'' یعنی رنگ ریز یا رنگ کرنے والا 'صبغہ یعنی رنگ کرنے کی ایک خاص کیفیت' خاص طرح سے رنگنا ''صبغۃ اللہ'' یعنی وہ خاص رنگ جو اللہ نے کا کنات میں بھرا ہے' یعنی اللی رنگ و دین کے بارے میں کہا گیا ہے کہ یہ اللی رنگ ہے کہ جہے وست قدرت نے میں کہا گیا ہے کہ یہ اللی رنگ ہے کہ جہے وست قدرت نے کا کنات اور خلقت میں بھرا ہے' اس نے انسان کو اس رنگ میں ڈھالا ہے۔

مفرین نے کہ جن میں راغب بھی شامل ہیں' کہا ہے کہ قرآن میں یہ تعبیراس عسل تعمید کی طرف اشارہ ہے کہ جوعیسائی انجام دیا کرتے تھ ( کہتے ہیں کہ پانی میں چونکہ وہ لوگ' نعیسائی'' عموداً نہلاتے تھے'اس لئے اسے مسل تعمید کہتے ہیں۔ بعض کتابوں میں ہے کہ عسل کے لئے پانی کا کوئی خاص رنگ مثلاً زردجیسا ہوتا تھا)۔ عیسائی عسل تعمید پراعتقادر کھتے تھے اور آج بھی اسے انجام دیتے ہیں' بلکہ یہاں تک کہ عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بچہ بیدا ہوتا ہے تو اسے عیسائی خرجب میں داخل کرنے کے لئے بیا اور اس میسائیت کا رنگ چڑھاتے ہیں اور اس فراس کے بیا اور اس خراج سے میں جو اس کی کہتے ہیں۔ قرآن میں ارشاد ہوتا فرائے کو ایک طرح سے میں جو اس کے میسائیت کا رنگ چڑھاتے ہیں اور اس فرائل میں ارشاد ہوتا

"رنگ تو وہ رنگ ہے کہ اللہ فع جو خلقت کے اندر جمرا

"<u>-</u>

: \_\_\_

ایک آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

ما كان ابراهيم يهوديا ولا نصرانيا و لكن كان حنيفا

مسلما (آلعران ۲۷)

"ابراہیم یہودی اور نصرانی نہیں تھ بلکہ وہ تو حنیف مسلمان عصان

قرآن کہتا ہے کہ انسان ایک فطرت کا حامل ہے اور وہ دین ہے اور دین جو اور دین جو دین ہے اور دین جھی اسلام ایک حقیقت ہے آدمؓ سے خاتمؓ تک قرآن ادبیات کا

قائل نہیں ہے ایک دین کا قائل ہے یہی وجہ ہے کہ قرآن اور حدیث میں لفظ دین کی جمع استعال نہیں ہوئی کیونکہ دین فطرت ہے راستہ ہے انسان کی سرشت میں موجود ایک حقیقت ہے۔ انسانوں کومختلف طرح سے پیدانہیں کیا گیا ہے جتنے بھی انبیاءً آئے ان کے تمام احکام کی بنیاد فطری احساس کو بیدار کرنے زندہ کرنے اور بروان چڑھانے برتھی۔ جو کچھوہ پیش کرتے تھے اس فطرت انسانی کا تقاضا ہے فطرت انسانی کے نقاضے مختلف طرح کے اور الگ الگ نہیں ہوتے 'لہذا قرآن فرماتا ہے کہ جس چیز کے نوح " حامل تھے وہ دین تھا اوراس کا نام اسلام تھا اورجس چیز کے ابراہیم حامل تھے وہ بھی دین ہی تھا کہ جس کا نام اسلام ہے۔ بیہ جو نام بعد میں پیدا ہوئے اور وجود میں آئے 'حقیقی دین اور اس کی فطرت سے انحراف ہے' یعنی درحقیقت جس چیز کے نوح " موسیٰ" عیسیٰ اور ہر نبی حامل تھا' وہ دین اسلام ہی تھا۔ (بعض لوگوں نے بیسوال کیا ہے کہ کیا شریعتیں بھی فطری ہیں یا نہیں؟ ہم اس سلسلے میں بعد میں بیان کریں گے کہ یہ جو ہم کہتے ہیں کہ دین فطری ہے تو اس کی کون سی چیز فطری ہے۔ آیا اس کے اصول ومعارف فطری ہیں یا احکام بھی فطری ہیں۔ پیرٹز ئیات ہیں ان پر بعد میں گفتگو کی جائے گی )۔

لہٰذا قرآن فرما تا ہے:

ما كان ابراهيم يهوديا ولا نصرانيا و لكن كان حنيفا

مسلما

"أبرابيم يبودي اورنظراني نهيل تص بلكه وه تو حنيف مسلمان تھے۔ (آل عران ۱۷)

قرآن یہ نہیں فرمانا چاہتا کہ ابراہیم رسول اللہ کے زمانے کے مسلمان کی طرح کسی پنجیر آخرالزمان کی امت سے بلکہ فرماتا ہے کہ یہودیت اور عیسائیت حقیقی اسلام سے انحراف ہے اور اسلام در حقیقت ایک ہی ہے۔ وہ آیت مبارکہ جو میں نے پہلے بیان کی ہے اس میں فرمایا گیا ہے کہ اس رنگ چڑھانے کا مبارکہ جو میں نے پہلے بیان کی ہے اس میں فرمایا گیا ہے کہ اس رنگ چڑھانے کا کیا فائدہ ہے؟ عنسل تعمید اور اس جیسے غسلوں کی کیا تا ثیر ہے؟ کیا غسل تعمید سے کسی کو وہ بھی بنایا جا سکتا ہے جو بھی وہ نہیں ہے؟ رنگ بحرنا تو وہ رنگ بھرتا ہے جو رست قدرت نے خود کا منات میں بھر دیا اور سمو دیا۔ اللہ یہ فرمانا چاہتا ہے کہ جو بھی ہمارا نبی کہتا ہے وہ حقیقی اسلام ہے وہی فطرت حقیقی سے فطرت حقیقی لیمی وہ رنگ کہ جے اللہ نے خلفت ''میں بھر کر روح انسانی میں رچا دیا اور چڑھا دیا ہے۔

راغب اصفهانی کہتے ہیں:

صبغة الله اشارة الى ما اوجده الله تعالى فى الناس من العقل المتميز به عن البهائم كا لفطرة (البنة وه فطرت كوعقل مين مخصر مجمتا ہے) ـ

و كانت النصارى اذا ولد لهم ولد غمسوه في اليوم السابع في ماء عمودية يزعمون ان ذلك صبغة فقال تعالى له ذلك

ومن احسن من الله صبغة

ليني قرآن كريم مين "صغة الله" كى عبارت ال جيز كى طرف اشاره

ہے جو اللہ تعالی نے خصوصاً انسانوں میں پیدا کی ہے کینی 'دعقل' جو انہیں حیوانوں سے اشرف افضل اور ممتاز کرتی ہے اور یہی فطرت ہے۔عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بچہ پیدا ہوتا تو وہ اسے ساتویں دن پانی میں عموداً ڈبوتے ہیں' اس سے وہ یہ خیال کرتے کہ بچہ پرعیسائیت کا رنگ چڑھ گیا ہے۔ اس پر اللہ تعالی نے فرمایا:

''اللہ کے رنگ سے بہتر کیا ہوسکتا ہے؟'' حدیث میں ہے:

الدين الحنيف و الفطرة و صبغة الله والتعريف في المدين الحنيف و الفطرة و صبغة الله والتعريف في المدينة قل معانى الاحرار عماله على المدينة الله وي م كه جس الله في الله في الله وي م كه جس سے الله في انسان كو ميثاق كي موقع برآ شاكيا ہے۔ ( ميثاق و بيان يا عهد ہے كه جو الله تعالى في روح انسانى سے ليا هي كي جو الله تعالى في روح انسانى سے ليا هي ك

یہ میثاق ای''چیز'' کی طرف اشارہ ہے کہ جے عالم ذر سے تعبیر کیا جاتا ہے کہ جے عالم ذر سے تعبیر کیا جاتا ہے کہ اس مقام پر ہم عالم ذر کے مسلّہ پر گفتگو کریں اور دیکھیں کہ اس کا مفہوم اور معنی کیا ہیں۔ کیا انسان قبل ازیں اس عالم مادہ میں چھوٹے چھوٹے جانداروں کی طرح تھے؟ اور پھر انہوں نے یہ''موجودہ'' صورت اختیار کر لی ہے یا پھر اس کے کوئی دقیق ترمعنی ہیں؟ ظاہر ہے کہ اس کامفہوم اس کے کہیں زیادہ دقیق تر ہعنی ہیں؟ ظاہر ہے کہ اس کامفہوم اس

## حنيف كالمفهوم

زراره نے امام محد باقر علیہ السلام سے بوچھا "حسنفاء لله" سے کیا مراد

ہے؟

"ما الحنيفية "؟ صنفيت كيا ہے؟ امامٌ نے فرمايا صنفيت يعنی فطرت وطبعی مسلم كی طرف پلٹايا ہے۔ شخ فطرت ويا امام نے بھی اسے ایک تكوینی وطبعی مسلم كی طرف پلٹايا ہے۔ شخ صدوق اپنی عمرہ كتاب " توحيد" ميں فرماتے ہيں كه زرارہ نے امام باقر سے حنفاء لله غير مشركين به اور پھر صنفيت كے بارے ميں پوچھا تو امام نے فرمایا:

> هى الفطرة التى فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله "بي ب وه فطرت جس برالله في انسان كو پيدا كيا ب الله كي آمرين تبديل بهوتى -"

ا مام نے مزید فرمایا کہ اللہ نے انہیں معرفت پر پیدا کیا ہے۔ اس کے بعد امام نے واقعہ ذرکی طرف اشارہ کیا اور فرمایا کہ رسول اللہ نے بھی فرمایا ہے:

كل مولود يولد على الفطرة

ليني على المعرفة بان الله عزوجل خالقه

''ہر کسی کی فطرت میں بیر معرفت موجود ہے کہ اللہ اس کا

خالق ہے۔''

ایک اور حدیث میں امام محمد باقر علیه السلام نے فرمایا:

غروة الله الوثقى التوحيد والصبغة الاسلام
"الله كم مضبوط رسى توحيد اور رنگ اسلام ہے۔"
ابن اثير نے مادہ "حفف" كے وہى معانى بيان كئے ہيں جو ہمارى
احادیث میں آئے ہیں۔ اس نے كہا ہے كہ حفاء كے معنى يہ ہيں كہ اللہ نے
انسانوں كو گناہوں سے پاك پيدا كيا ہے اس كے الفاظ يوں ہيں:

خلقت عبادى حنفاء اى طاهرى الاعضاء من المعاصى و قيل ارادانه خلقهم حنفاء مومنين لما اخذ عليهم الميثاق: الست بربكم قالوا بلى فلا يوجد احدالا وهو مقر بان له ربا و ان اشر طبه وا ختلفوا فيه. والحنفاء جمع حيف و هو المائل الى الاسلام الثابت عليه و الحنيف عند العرب من كان على دين ابراهيم (عليه السلام) و اصل الحنف الميا

اس عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ صنیفیت لیمی حقیقت کی طرف رجھان اور میلان کیں اگر ہم لفظ صنیف کی تعریف کرنا چاہیں تو وہ کچھاس طرح سے ہوگ کہ '' مائل بہ حقیقت' حق اور حقیقت کی جانب جھکاؤ رکھنے والا یا خدا اور تو حمید کی ظرف میلان اور رغبت رکھنے والا۔ انسان کی قطرت میں حقیقیت ہونے کے معتی یہ ہیں گہری وحقیقت کی طرف میلان '' رجمان'' اس کی فطرت میں شامل

ہے۔ یہاں تک جاری گفتگو لفظ فظرت کے لغوی مفہوم کے بارے میں تھی اور قرآن وحدیث میں اس کے بنیادی معنی کی تلاش کے لئے نیز اجمالاً جانے کے لئے کہ اس کی بنیاد آیات قرآنی اور احادیث میں موجود ہے اور میہ کہ بیا ایک بنیادی مئلہ ہے لہٰذا اس قدر عرض کرنا ضروری تھا۔

طبیعت ٔ غریزه اور فطرت

ا من ان تین لفظوں کے مفہوم کے بارے میں کچھ گفتگو کریں گے:

طبيعت

اب ہم انسان کی فطرتیاں کے بارے میں بات شروع کرتے ہیں۔ یہ گفتگو دین نہ ہی اور قرآنی حوالے ہے ہیں، ہوگ بلکہ اس سوال کا جائزہ لیس کے کہ کیا انسان فطریات کا حامل ہے یا نہیں؟ اس سوال کے جواب کے لئے لامحالہ مدد یکھنا ہوگا کہ فطریات سے کیا مراد ہے؟

ہمارے یہاں تین الفاظ استعال ہوتے ہیں 'مناسب ہوگا کہ ہم ان کے درمیان تمیز کریں اور ان کا فرق بیان کریں۔ ان میں سے ایک لفظ" طبیعت ' عموماً غیر جانداروں کے لئے لفظ طبیعت یا طبع استعال ہوتا ہے ' اگرچہ جانداروں کے لئے بھی استعال ہوتا ہے ' لیکن میرے کہنے کا مقصد سے ہے کہ غیر جانداروں کے لئے بی استعال ہوتا ہے ' لیکن میرے کہنے کا مقصد سے ہے کہ غیر جانداروں کے لئے بید لفظ خاص طور پر استعال ہوتا ہے ' مثلاً ہم کہتے ہیں کہ پائی کی طبیعت" خاصیت" ایس ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام پائی ہے کے کی طبیعت" خاصیت" ایس ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام پائی ہے کے کی طبیعت" خاصیت" ایس ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام پائی ہے کہ کے کہا

خواص میں سے کوئی خاصیت بیان کرنا جاہتے ہیں تو کہتے ہیں کہ مانی کی طبیعت الی ہے (ہمارے یہاں اردو میں مادہ کے لئے خواص یا خاصیت کے الفاظ استعمال ہوتے ہیں اور عالم مادہ کے لئے طبیعت کی اصطلاح بھی مستعمل ہے)' یا کتے ہیں کہ آسیجن کی طبیعت''خاصیت' ایس ہے کہ سلکنے یا جلنے کے قابل ہے اور اس طرح سے مختلف اشیاء عناصر کے مختلف خواص کے حوالے سے ہم ان کے لئے مختلف ذاتی خصوصیات کے قائل ہوتے ہیں۔ سی بے جان چز کی ذاتی خصوصيت كو مم طبيعت ' وطبع'' كہتے ہيں' بهتمام انسانوں'' بنی نوع بشر'' میں موجود ایک فلسفیانہ سوچ وفکر کا نتیجہ ہے لیعنی انسان اسی طرح سے سوچتا ہے کہ دوایک ہی چزوں کے خواص مختلف نہیں ہوتے اگر خواص مختلف ہو گئے تو بیان چیزوں کے مختلف ہونے کی دلیل ہوگی' یعنی چروہ دو چز س مختلف ہوں گی' کیونکہ انسان نے چیزوں کو بعض پہلوؤں سے ایک سا پایا ہے اور مشاہدہ کیا ہے کہ بعض چیزیں باوجود اس کے کہ وہ جسم رکھتی ہیں اور مادہ ہیں ان کے خواص مختلف ہیں۔ مثلاً انسان دیکھتا ہے کہ یانی جسم رکھتا ہے اور مادہ ہے مٹی بھی جسم رکھتی ہے اور مادہ ے کیکن ان میں سے ہرایک کے اپنے ایسے خواص میں کہ جو دوہرے میں نہیں ہیں۔ لامحالہ اس نے یہ نتیجہ نکالا اور اخذ کیا کہ اس جسم میں ایک الیمی قوت ایک الیی توانائی اور ایک ایسی خصوصیت پوشیدہ ہے جواس کی مخصوص خاصیت کی بنیاو ہے۔ اس طرح ایک اور خاصیت دوسری چیز میں مخفی یعنی ''پیشیدہ'' ہے کہ جوای مے مخصوص خواص کا سرچشمہ ہے لہذا ایک ایسی خصوصیت کہ جو کسی خاص تا ثیر کی بنیاد بن جائے اس کا نام''طبیعت' ہے۔ آج کل ہم بھی اس لفظ کو ایسے ہی موقع کے لئے استعال کرتے ہیں ہم کہتے ہیں کہ چیری (Cherry) کی طبیعت ہے ہو اور یا فلاں درخت کی طبیعت ہے ہے کہ موسم سرما میں اس پرتر و تازگی ہوتی ہے اور گرمیوں میں نہیں اور فلاں درخت کی ''طبع'' یعنی طبیعت ایسی ہے کہ وہ گرم علاقوں میں پروان چڑھ سکتا ہے اور زندہ رہ سکتا ہے وغیرہ ۔ لیکن لفظ طبیعت کوہم ہے جان کے علاوہ جانداروں کے لئے بھی استعال کرتے ہیں 'مثلاً پودول' جوانوں اور انسانوں کے لئے بھی' تاہم ان پہلووں سے کہ جن میں وہ ''غیر جانداروں'' کے ساتھ مشترک ہیں 'کیونکہ بے جان میں جو خصوصیات ہیں وہ جانوں جانداروں میں بھی ہیں جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں وہ جانوں میں بھی ہیں جانوں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں وہ جانوں میں بھی ہیں۔

م يزه

دوسرا لفظ جس کے بارے میں گفتگو گرنا ہے وہ ' غریزہ' لیمی ' جبلت'
ہے کہ جو زیادہ تر حیوانات کے لئے مستعمل ہے اور انسان کے لئے کم استعال ہوتا
ہے 'لیمن جمادات اور نباتات کے لئے ہرگز استعال نہیں ہوتا۔ ابھی تک غریزہ ' جبلت' کے ماہیت واضح نہیں ہے 'لیمن تک کوئی شخص حیوانات میں غریزہ کے مفہوم کی شیحے وضاحت نہیں کرسکا' لیکن اتنا ہم جانے ہیں کہ حیوانات کچھ خاص اندرونی خصوصیات کے حامل ہیں کہ جوان کی زندگی کی رہنما ہیں اور حیوانوں میں اندرونی خصوصیات کے حامل ہیں کہ جوان کی زندگی کی رہنما ہیں اور حیوانوں میں نیم آگاہی ' دنیم شعوری' کی ایک حالت پائی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد پر وہ راستے کو بہجائے ہیں اور بید حالت آگئی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد پر وہ راستا ہی اور جبلی ہے۔

(استادشہید نے اس موقع پر فارس کا لفظ ' سرشت' استعال کیا ہے)۔مثال کے طور پراڑنے والے جانور کا بچہانی پیدائش کے آغاز میں ہی بغیرتعلیم وتربیت اور بغیر کسی غیرے کے ایسے کام کرنے لگتا ہے کہ جو اس کے لئے ضروری ہوتے ہیں۔ گھوڑی کا بچہ انسان کے بیچے سے مختلف ہوتا ہے انسان کا بیچہ جب دنیا میں آتا ہے تو پیتان اس کے منہ میں ڈالنا پڑتا ہے اگرچہ بچہ بھی کسی حد تک اپنے ہونٹوں کیجنش دیتا ہے اور چلاتا' ہلاتا ہے اور کمزور علامت کے طور پریہ ظاہر کرتا ہے کہ وہ کسی چیز کا متلاثی ہے اور اس کی جنتجو میں مصروف ہے جبکہ گھوڑی کا بچہ ''ٹو'' پیدا ہوتے ہی وشش کرتا ہے کہ اٹھ کھڑا ہو چند بار زمین پر گرتا ہے لیکن آ خرکار اٹھ کھڑا ہوتا ہے اور بغیر مال کی رہنمائی کے اپنا سر ٹیڑھا کرتا ہے اور ماں کے شکم کے نیچے بچھ تلاش کرتا ہے یقیناً وہ ماں کے بپتان کی تلاش میں ہے جنانچہ چند لمحات میں ماں کا بہتان ڈھونڈ لیتا ہے اور دودھ پینا شروع کر دیتا ہے۔ گھوڑی کے بیچے کی بیرحالت' اس کا اٹھ کھڑا ہونا' ماں کے پیتان کی جبتجو کرنا اور جلدی ہے اسے ڈھونڈ لینا' اسے کیا کہیں گے؟ کہتے ہیں یہ حیوانی غریزہ''جبلت' ہے۔ حیوانوں کے غریزے بہت مختلف ہیں' مثلاً چیونٹی این خوراک جمع کرنے کے بارے میں ایک خاص غریزہ''جبلت''رکھتی ہے۔ مور گرد آورد به تابستان تا فراغت بود زمیتانش

"پیونی موسم گرما میں این خوراک ذخیرہ کر لیتی ہے تاکہ

سردیوں میں اسے پر بیٹانی نہ ہو۔''

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

چیونی کی حالت تو بہت عجیب ہے یہاں تک کہ اپنی خوراک ذخیرہ کرنے کے لئے ایسے ایسے غیر معمولی اور محیرالعقول کام کرتی ہے کہ معلوم نہیں (معلوم نہیں سے مراد ہے کہ اس سلسلے میں کئی نظریات ہیں )۔ اِن کا سرچشمہ اور بنیاد کیا ہے؟ کہتے ہیں کہ گندم جمع کرتی ہے اور یہ جانتی ہے کہ اگر اس کے دانے سالم رہے تو پھر سے اگ بڑیں گئ گویا انہیں بانجھ کر دیتی ہے کینی دو گلڑے کر دیتی ہے نینی دو گلڑے کر دیتی ہے نینی دو گلڑے کر دیتی ہے تا کہ وہ پھر اگنے کے قابل نہ رہیں اسی طرح سے اور بھی بہت سے حیران کن کام کرتی ہے۔ یہسب کیا ہے؟ ہم کہتے ہیں نیے غریزہ ہے نیم آگائی 'دشعور'' بھی کہا ہے اسکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ آگا ہا نہ اور شعوری طور پرنہیں ہے آگائی 'دشعور'' بھی کہا جا سکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ آگا ہا نہ اور شعوری طور پرنہیں ہے آگئی۔ بہت جا سکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ آگا ہا نہ اور شعوری طور پرنہیں ہے آگئی۔ بہت ہی جہم ہی حالت ہے۔

ہیجو میل کو دکان جامادران

سر میل خود ندانند در کبان

''جیسے بچوں کا ماؤں کی طرف میلان اور رغبت ہوتی ہے' لئین وہ ماؤں کی طرف بڑھنے والا ہونٹوں کا راز نہیں

مانتے۔''

ایک طرف تو اس لحاظ سے کہ بدایک داخلی میلان ورغبت ہے آگاہی کی حالت ہے۔ میلان یا رغبت ایک روحانی کیفیت کا نام ہے انسان اس میلان سے متعلق حضوری آگاہی رکھتا ہے لیکن مینہیں جانتا کہ بدمیلان ورغبت کیوں ہے۔ بدتو اسے خبر ہے کہ اس کے اندرایک رغبت یا رجحان ہے کیکن خود اس کے بارے میں نہیں جانتا' اپنی اس آگاہی کا راز نہیں جانتا۔ اجمال اور ابہام کی بناء پر اس میں بیر رغبت پیدا ہوتی ہے کیکن وہ خود اس رغبت کی طرف متوجہ نہیں ہوتا' چونکہ کسی چیز سے آگاہی اور بات ہے اور اس کا حضور اور بات ہے۔

''غریزہ'' کا لفظ حیوانات کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔ میں نے ابھی تک کہیں بھی دینی یا غیر دینی اصطلاح اور محاورے میں یہ نہیں دیکھا کہ حیوانات کے لئے لفظ فطرت استعال ہوا ہو اور اگر کسی نے استعال کیا بھی ہوتو قصوروار گر دانا نہیں جاتا (فطرت کا مفہوم اردو زبان میں موجود ہے اور استعال کے اعتبار سے وسیع تر ہے یہاں تک کہ یہ انگریزی زبان کے لفظ Nature کے مترادف کے طور پر بھی استعال ہوتا ہے جس کا فاری مترادف طبیعت ہے اگر چہ انسان کے لفظ فطرت کا استعال زیادہ موزوں ہے)۔

بہرحال مجھے یاد نہیں کہ حیوانات کے بارے میں جہاں پر ''غریزہ'' جبلت کا لفظ استعمال کیا جانا جا ہے'''نظرت'' کا لفظ استعمال کیا گیا ہو۔

#### فطرت

ال لفظ كا انسانول پر اطلاق ہوتا ہے اور لفظ "فطرت" " "طبیعت" اور "غریزہ" كى طرح ایک تكوی مفہوم ركھتا ہے " یعنی انسان كى سرشت كا ایک حصه ہے ۔ "تكوین سے ہمارى مراد بہ ہے كہ بیرایک اكسانی یا تسبی نہیں ہے بیر دخریزہ" سے بالاتر ایک آگاہانہ چیز ہے۔ انسان جو کچھ جانتا ہے وہ اپنے اس علم كے بارے ميں آگاہی حاصل كرسكتا ہے تعنی انسان کچھ "فطریات" كا حامل ہے اور بارے ميں آگاہی حاصل كرسكتا ہے تعنی انسان کچھ "فطریات" كا حامل ہے اور

بیجانتا ہے کہ اس میں چھ فطریات ہیں۔

## کیاانسان فطرمات رکھتا ہے؟ '' فطری جبلتیں''

''فطریات' کا 'نغریزہ'' سے ایک اور فرق یہ ہے کہ غریزہ کا تعلق حیوان کی مادی زندگی سے ہے جبکدانسان کی ''فطریات'' ایسے امور سے مربوط ہے جنہیں ہم امور استثالی کہتے ہیں ایعنی حیوانی امور سے ہٹ کر پس در حقیقت ''فطرت'' کے تعلق بحث کہ وہ امور جو خالصتاً انسانی امور ہیں اور حیوانی امور سے ہٹ کر ہیں' آیا تا کہ کسی ہیں اور ان کی بنیاد خود انسان کے اندر موجود نہیں ہے یا پھرید کہ کیا ان تمام مبائل کا سرچشمہ انسان کی ذات ہے اور یہ انسان کے لئے فطری ہیں؟ مثلًا ایک موضوع حقیقت خواہی کے نام سے ہمارے سامنے ہے جس کا اپنا ایک مفہوم ہے اور یہ ایک الگ موضوع ہے۔'' حقیقت خواہی'' ہے میری مرادیہ ہے کہ انسان حابتا ہے کہ اس کے سامنے جو حقیقیں مخفی ہیں ان کا انكشاف كرے۔ يہلے تو بيسوال بيدا ہوتا ہے كه آيا انسان واقعی طالب حقیقت ہے؟ اس بات كا امكان ہے كه اس بات كوشليم نه كيا جائے كه انسان حقيقت كا طالب ہے اور اگر طالب حقیقت ہے بھی تومحض اپنے مفاد کی خاطرے یہ بحث علم کے بارے میں ہے چونکہ علم انسان کے لئے حقائق کو واضح کرتا ہے اور پیر بھی سوال ہے کہ آیا انسان خودعلم کی ذاتی قدر اور اہمیت کا قائل ہے یا اسے فقط ایک وسلے کی سی اہمیت دیتا ہے اس میں شک نہیں کہ علم انسان کے لئے ایک ذریعہ ہے۔ کہتے ہیں ''نوانا بود ہر کہ دانا بود' لعنی علم انسان کو طافت عطا کرتا ہے جسیار

علم اسے طاقت بخشا ہے تو گویا بیدایک وسلہ ہے کہ جس کے ذریعے وہ اپنی زندگی کور تی دے سکتا ہے۔ لیکن بیسوال بھی ہے کہ آیا علم انسان کے لئے خود سے کوئی چیز ہے بھی یا نہیں؟ اگر ہم اس بات کے قائل ہو جا کیں کہ علم انسان کے لئے ذاتی اہمیت رکھتا ہے بعنی آج کا انسان حقیقت کا طالب ہے تو پھر بیسوال پیدا ہوتا ہے بید حقیقت خواہ بی ہی خروق کا متجہ ہے یا پھر انسانی سرشت کا حصہ ہے تعنی کیا انسان حقیقت خواہ بی بیدا ہوا ہے؟

دوسری مثالی اخلاق حسدگی ہے دور حاضر میں پھے مفاہیم اور مطالب
ایسے ہیں جنہیں ہم اخلاق حسد کا نام دیتے ہیں کینی اخلاقی نکتہ نظر سے انہیں
انسانی اخلاق یا اخلاق حسد کہتے ہیں اور ان کے برعکس مفاہیم کو اخلاق سید کہا
جاتا ہے۔ مثال کے طور پر احسان مندی کا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص کسی
انسان ہے اچھا سلوک کرے تو انسان اس کے جواب میں نیکی کرے اور اس کا
شکر گزار ہوئیہ احسان فراموثی کے مقاطع میں ایک مفہوم ہے۔ احسان مندی یعنی
نیکی کے جواب میں نیکی ہے اخلاقی مسئلہ ہے بہر حال دور حاضر میں سے بات قبول کر
لیگی ہے:

هل جزاء الاحسان الا الاحسان (الرض 2).

اس آیت میں سوالیہ انداز کا مقصد انسانی فطرت سے جواب عاصل کرنا ہے گئی کہ ایک فطرت سے جواب عاصل کرنا ہے گئی کہ ایک فطری امر ہے کہ احسان کا صله احسان کی جوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہے انسان جواب دیتا ہے نیم کئی گئی جزاء احسان کے علاوہ کچھاور بھی ہوسکتی ہے ؟ انسان جواب دیتا ہے نیم کئی کی جزاء نیکی ہی ہے۔

یہ اصول انسان نے کہاں سے حاصل کیا ہے؟ کیا یہ پند ونصیحت ہے جے معاشرتی تقاضوں نے انسان پر طونس دیا ہے؟ اگر یہ بات مان لی جائے تو اس کا لازی نتیجہ یہ ہوگا کہ اگر اجتماعی ''سابی' تقاضے بدل گئے' تو یہ اصول بھی تبدیل ہو جائے گا اور یہ بات پھر تقابلی اخلاق ''نسبی اخلاق'' تک جا پہنچے گی یا پھر کیا یہ ایسا امر ہے جوانسان کی سرشت میں موجود ہے؟

خود دین اور عبادت کا مسئد انہی امور میں سے ہے اور کیا وہ حس جے حس دین کے نام سے جانا جاتا ہے جو بہر حال انسانوں کے اندر موجود ہے کا سرچشمہ انسان کی جبلت ہے اور انسان کی سرشت باطن کا تقاضا ہے یا ہے کہ بعض دیگر عوائل کا نتیجہ ہے۔ (ایسے عوائل کے بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے) لہذا فطریات انسان یا انسانی فطرت کی بحث کو ہم اس طرح سے شروع کرتے ہیں کہ کچھ امور ایسے رہے ہیں اور ہیں کہ جنہیں آج انسانیت کا نام دیا جاتا ہے کوئی ایسا کتب فکر نہیں ہے جو آج کی اصطلاح میں بچھ نہ بچھ انسانی اقدار کا قائل نہ ہو۔

انسان اپنے مفاد اور فائدوں کی جبتو میں ہوتا ہے یہ ایک منطقی امر ہوتا ہے کیونکہ انسان آپنے جبلی تقاضوں کے پیش نظر حیات و بقاء کو پہند کرتا ہے اور اس کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ وہ ہراس چیز کو پہند کرتا ہے جواس کی حیات کے تسلسل میں مددگار ہواور انسان کا اپنے فائدے کی جبتو میں رہنا ایک فطری امر ہے۔ میں مددگار ہواور انسان کا اپنے فائدے کی جبتو میں رہنا ایک فطری امر ہے۔ پہنے اور چیزیں بھی ہیں جو فائدے کے مفہوم سے مطابقت نہیں رکھتی ہیں اور مفاد کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ فرنگیوں نے غلط طور پر ان کا نام

Value رکھا ہے' انہیں یہ نام دینے کے باعث بھی بہت می غلط فہمیاں وجود میں آئی ہیں۔ Value's (اقدار) کی اصطلاح انہوں نے اس لحاظ سے استعال کی ے کہ ظاہر کرنا چاہتے تھے کہ وہ حقائق سے مختلف چیز ہے لیکن انسان نے باہمی سمجھوتے سے انہیں سندعطا کی ہے اور وہ چیز جسے ہم باہمی سمجھوتے اور سند کے ساتھ اہمیت دیں۔ در حقیقت کچھ بھی نہیں ہے سا سے ہی ہے کہ جے ہم ایک ہزار کے نوٹ کے لئے باہمی مجھوتے سے ایک قیت کے قائل ہیں' مثلاً اس نوٹ کو رے کر ہم دومن گندم خرید سکتے ہیں'اگراس نوٹ کی پیسندیت ختم کر دی جائے تو اس میں اور عام سادہ کاغذیبیں کوئی فرق ندر ہے نام اس کا پیھیجھی رکھ دیا جائے۔ جن چزوں کو آج کل اضائی اقدار کہا جاتا ہے وہ کیا ہیں؟ کیا انسانی سرشت اور جبلت میں ان کی کوئی بنیاد ہے؟ اگر ایسا ہے تو پھر وہ کیا ہے اور کیوں ہے؟ یہ بذات خودایک اہم موضوع ہے کیونکہ آگر کوئی چیز انسان کی سرشت میں موجود ہوتو پھر وہ کچھ اور مسائل اور حقائق کی نشاند بھ کرتی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اسلامی تعلیمات کی بنیاد کچھ فطری جبلتوں برمبنی ہیں' یعنی وہ تمام چیزیں جنهیں آج امورانسانی اور ماوریٰ حیوانی اور جن کا نام ہم اسلامی اقدار رکھتے ہیں ً اسلام معارف کی نظر میں ان کا سرچشمہ انسانی سرشت اور جبلت میں موجود ہے۔ ہم بعد میں بیان کریں گے کہ انسان اور انسان کی حقیقی انسانیت کی جڑ فطری جباتوں کو قبول کرنے کا لازمہ ہے۔ پیضول سی بات ہے کہ ہم انسان کے لئے فطری جلتوں کو نہ مانیں لین ان کے لئے انسان کی سرشت میں موجود کسی بنیاد کے قائل نہ ہوں اور Humanism اور انسان خالص کا بھی دم بھریں۔

پس ہماری بعد کی گفتگو انہی انسانی اقدار اور ان کے فطری ہونے کے بارے میں ہے۔ انہی سے ہم نتائج اخذ کریں گے اور پھر ان چیزوں کو شار کریں گے جو انسانی فطرت کا حصہ ہیں اور دیکھیں گے کہ بیہ اقدار کیا ہیں؟ ہم بیہ بھی دیکھیں گے کہ اسلامی تصانیف میں ان کے فطری ہونے کے بارے میں کیا دلاکل موجود ہیں؟ ہم اس سوال کا بھی جائزہ لیں گے کہ کیا قرآن اور اسلامی تصانیف میں کوئی ایسی دلیل موجود ہے کہ اخلاق حسنہ ایسے امور کا ایک سلسلہ ہے جو انسان کی سرشت میں موجود ہے ہم جائزہ لیں گے کہ کیا ہم اخلاقی مسائل کے بارے میں زیر نظر آیت سے فطرت کا مفہوم اخذ کرتے ہیں:

و نفس وما سواها فالهمها فجورها و تقويها (اشمر ۸۲)

اس طرح اس آیت ہے بھی بیاستفادہ کر سکتے ہیں:

هل جزاء الاحسان الا الاحسان (١٤٠٠)

عموماً جب قرآن سوال كرتا ہے تو وہ يہ چاہتا ہے كہ جواب انسان كى فطرت سے حاصل كرئے "ويا وہ كہنا چاہتا ہے كہ يدالي چيزيں ہيں كہ جولوگوں كى سرشت ميں موجود ہيں اور ہركوئى انہيں جانتا ہے۔

گرهاب دوم انسانی قطیرت انسانی قطیرت ہماری بحث کے متعلق دوسوال اٹھائے گئے ہیں' پہلے ہم ان کامخضر جائزہ لیتے ہیں' پھر اصل گفتگو کو جاری رکھیں گے:

پہلا سوال یہ ہے کہ قرآن نے جو معاملات نوع انسان کی زبان سے بیان کئے ہیں کیا فطری ہیں یانہیں؟ مثلاً قرآن مجید فرما تا ہے:

و یقول الانسان اذا مامت کسوف احرج حیا (مریز ۲۲)
"اور انسان کہتا ہے کہ کیا جب میں مرجاوں گا تو پھر جلد ہی
جھے زندہ نکال لیا حائے گا۔"

کیااس ایت سے بدواضح نہیں ہوتا کہ قیامت پراعتقاد فطری ہے؟ مجموعی طور پر بیرانک اچھا سوال ہے۔ بیرایک ایبا سوال ہے کہ جس کا گهری نظر سے جائزہ لیا جانا جا ہے اور پیرد یکھا جانا جا ہے کہ قرآن کریم نے نوع انسانی کی زبان سے جو پچھنقل کیا ہے وہ انسان کے فطری امور کا تر جمان ہے یا نہیں؟ بہرحال مجموعی طور پر بیسوال قابل بحث اور اہم ہے۔ضروری ہے کہ اس صمن میں آنے والی تمام آیات کو یکجا کیا جائے کیکن خاص طور پر مذکورہ آیت کے بارے میں بیرکہا جا سکتا ہے کہ ابتداء میں بیردیکھنا ہوگا کہ یقول الانسان نوع انسان کی زبان سے ہے یا پھر کسی خاص انسان کی طرف اشارہ ہے۔ جھے اچھی طرح سے تو یا زنہیں لیکن احمال سے ہے کہ آیت کا شان نزول ایک خاص واقعے ہے متعلق ہے۔ (صاحب مجمع البیان لکھتے ہیں کہ 'نسزل قبولیہ: ویہ قبول الانسان" مذكوره آيات آلى بن خلف جمعي اوربعض كے مطابق وليد بن مغيره ك بارے میں نازل ہوئی ہے) یعنی کی ایک انسان نے یہ بات کی ہے۔ قرآن تعجب اور انگار کے ساتھ کہہ رہا ہے کہ دیکھویہ انسان ایسی بات کر رہا ہے! اگر
یوں ہوتو پھر ایسا کہنا بنی نوع انسان کا ترجمان نہیں بلکہ کسی ایک شخص کا قول ہوگا۔
ثانیا یہ کہ قیامت پر اعتقاد کا فطری ہونا یا نہ ہونا اس بات کے ساتھ وابستہ ہے کہ
ہم قیامت پر اعتقاد کو کس صورت میں بیان کرتے ہیں؟ بھی ہوسکتا ہے کہ ہم اس
مسئلے کو اس شکل میں بیان کریں جس میں خود قرآن اپنی اکثر آیات میں بیان کرتا
ہے۔ قیامت کا جومعنی اور مفہوم قرآن بیان کرتا ہے وہ اللہ کی طرف بازگشت ہے
انا للہ و انا الیہ واجعون

اگر قیامت کا مفہوم یہ ہوتو پھر جواب مثبت ہے کینی ہاں قیامت پر ایمان فطری ہے۔

لین عمواً اس امرکوایک نافعی صورت میں بیان کیا جاتا ہے جس میں اس کا حقیقی مفہوم بیان نہیں ہوتا۔ بعض یہ خیال کرتے ہیں کہ جس طرح ایک کاریگر کوئی چیز بنا تا ہے گھراسے توڑ دیتا ہے یا ضائع کر دیتا ہے اور دوسری مرتبہ پھر سے بنانا چاہتا ہے اسے بھی گویا ایسے ہی کرتا ہے۔ ندگورہ آیت میں جس خص کی بات نقل کی گئی ہے اس کا تصور بھی ایبا ہی تھا' اس کے سامنے قیامت اور معاد کا حقیقی تصور نہ تھا' اس نے س رکھا تھا کہ قیامت میں لوگ دوبارہ زندہ ہول گئی مگراس نے اس زندگی کو دنیا کی طرف بازگشت خیال کیا۔ اکثر لوگوں کا خیال ایسا ہی ہے وہ اسے خدا کی طرف بازگشت نہیں جھتے اگر قیامت کے بارے میں ہمارا تصور یہ ہوکہ یہ ای کی طرف لوٹ آنے کا نام ہے تو معاد پر اعتقاد یقینی طور پر فطر تی فطر تی بین ہمارا تصور حقیقت میں اللّٰہ کی طرف فطر تی میں ہمارا تصور حقیقت میں اللّٰہ کی طرف

بازگشت ہوتو پھر یہ ایہ امر ہوگا جو خدا اور انسان کے درمیان ہر را بیطے ہے متعلق ہے۔ اس امر کے بارے ہیں متعلقہ مقام پر بحث کریں گے کہ یہ فطری ہے۔

کیا اپنے آپ جیں کسی چیز کا پانا اس کے فطری ہونے کی دلیل ہے؟
دوسر اسوال ہے ہے کہ انسان کے وجود میں فطرت کی موجودگ۔

اس بات کے لئے اپنے آپ میں فطری جبلت کا پانا کافی ہے یا کسی اور استدلال کی ضرورت ہے کیونکہ پہلی صورت میں اغراض خواہشات نفسانی اور جبلت کی وایک دوسر ہے ہے الگ نہیں کیا جا سکتا اور اصطلاحی و فقطی فرق پر انصار کافی نہیں ہوگا۔ خلاصہ یہ کے فطرت اور جبلت کے درمیان حد فاصل کیا ہے اور کیا یہ باہمی افہام و تغہیم کا بتیجہ ہے ( پشلاش حوری اور غیر شعوری کی صورت میں تقسیم ) نوا بھر کیا یہ ایک حقیقی امر ہے؟

یا پھر کیا یہ ایک حقیقی امر ہے؟

دراصل بددوسوال ہیں جوایک دوسر کے کے تسلسل میں ہیں۔ کہتے ہیں کہ آیا ایک امر کے فطری ہونے کے اثبات کے لئے بدگائی ہے کہ ہم اسے اپنے وجود میں پائیس؟ اس کا جواب بد ہے کہ اول تو ہم کسی چیز کے فطری ہونے کے بارے میں بحث نہیں کر رہے نہ ہی کسی چیز ہونے کی علامات بیان کر رہے ہیں بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے۔ دوسرے بالفرض اگر ایسا ہو اس مسئلے کے بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے۔ دوسرے بالفرض اگر ایسا ہو فطری ہونے کو جم اپنے آپ میں محسوں فطری ہونے پر دلیل بد ہو کہ اس کے فطری ہونے کو ہم اپنے آپ میں محسوں کریں۔ اس کی مثال ایسے ہے کہ ہمارے نزدیک پچھ مسلم الثبوت دعوؤں دیکھیات اولیہ کا ایک سلسلہ ہے جسے ہم کہتے ہیں ''کلی جزو' سے بڑا ہوتا ہے اس کی مثال ایسے ہے کہ ہمارے نزدیک پچھ مسلم الثبوت دعوؤں دیکھیات اولیہ' کا ایک سلسلہ ہے جسے ہم کہتے ہیں ''کلی جزو' سے بڑا ہوتا ہے

اور"جزو" كا اين "كل"ك برابرياس سے براہونا محال ہے۔ اس بات كے ا ثات کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ پیمسلم الثبوت بات' کلیہ'' ہے اگر کوئی یہ کیے کہ اس کے مسلم الثبوت ہونے برکیا دلیل ہے؟ لینی خودتو یہ بات مسلم الثبوت ہے لیکن اس کامسلم الثبوت ہونا مفروضہ ہے یا دعویٰ ہے۔ ہم کتے ہیں کہ یہ دعویٰ کہ یہ بات مسلم الثبوت ہے بذات خود ثابت شدہ ہے۔ اگر ہم فرض کریں کہ اس دعوے کامسلم الثبوت ہونا ثابت نہیں بلکہ بیدا یک مفروضہ اور قیاں ہے تو پھراس کے لئے دلیل پیش کرنا ضروری ہے پھریہ دیکھنا ہو گا کہ خود ہماری دلیل کیسی ہے؟ مفروضہ ہے یامسلم الثبوت دلیل ہے؟ اگر فرض کریں کہ ہماری دلیل قیاسی اورمفروضہ ہے تو پھراس کے لئے بھی دلیل کی ضرورت ہوگی۔ اب اس دلیل کے لئے لائی جانے والی دلیل کو دیکھنا ہوگا کہ وہ مفروضہ ہے یا مسلم الثبوت ہے۔اگر آخر کارہم ایک ایسے دعوے پر پہنچ جائیں جومسلم الثبوت ہوتو پھر بددرست ہے لیکن اگر بداصول مسلم الثبوت نہ ہوتو پھر بد کہنا بڑے گا کہ ہمارے پاس نہ مفروضہ ہے نہ مسلم الثبوت دعویٰ کیعنی جب کوئی بات مسلم الثبوت نہ ہوتو ہم اس کے بارے میں استدلال پیش نہیں کر سکتے 'کیونکہ اس صورت میں ہمارا استدلال ایک قیاسی اور فرضی امر پر ہو گا' لیعنی اس کی بنیاد ایک مجہول "نامعلوم" امریر ہوگی۔ اگر ہم جاہیں کہ ایک مجہول" نامعلوم" چیز کے لئے مفروضہ کو دلیل بنا کر پیش کریں' یعنی امر مجہول کے لئے دلیل بھی امر مجہول ہوتو ہہ ایسے ہی ہے کہ ایک صفر کے ساتھ ایک صفر کا اضافہ کر دیا جائے کہ بجائے خود لاحاصل ہے اور اس کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ پس بیہ بات عجیب نہیں ہے کہ کوئی شخص بیہ کیے کہ ہم فطری امور کے ایک سلسلے کے حامل ہیں اور ان کے فطری ہونے کوخود اپنے آپ میں پاتے ہیں اور اس کے لئے ہمیں کوئی دلیل پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے اس مسئلے کے بارے میں بعد میں مزید وضاحت کی جائے گی۔

اس سوال کے سلسلے میں کہا گیا ہے کہ اس صورت میں '' جبلت''،غریزہ' خواہش اوران کے مانند دیگر امور میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔

الفاق كى بات ہے كہ ہم نے يہلے جو بحث كى تھى وہ لغوى تھى يعنى ہمارى گفتگو کا محور نہ کھ کے لفظ ''فطرت' جو پہلے قرآن مجید میں اور پھر علاء کی اصطلاحات میں استعال ہوا ہے اس سے کیا مراد لی گئی ہے۔ ہمارے نزو یک کوئی مضا کفتہ نہیں کہ کوئی شخص ان مسائل فطری کا نام ''غریزہ''،''جبلت' رکھ دے' لیکن میرنام رکھنے سے کیا مسلم ال ہو جائے گا؟ بحث تو اس جبلی یا فطری امر کی ماہیت وحقیقت کے بارے میں ہے۔ اب آکے جاہے اس کا نام''غریزہ''، "جبلت" رکھ لیں یا" فطرت" ۔ ہاری بحث کامحور الفاظ تہیں ہیں ہمیں اس سے سروکار نہیں ہے کہ لفظ ''فطرت''، لفظ 'نغریزہ'' یا ' جبلت' سے مختلف ہے یا نہیں۔ بحث تو اس بارے میں ہے کہ وہ چیز جے انسانیت (Humanity) گا نام دیاجاتا ہے اور جے ''انسائی خصوصیات'' کے عنوان سے پیچانا جاتا ہے وہ کسبی ہے یا غیر کسی؟ (الفاظ سے سروکار نہ ہونے سے ہماری مرادیہ ہے کہ ہمارے مدعا میں الفاظ کا کوئی کردار نہیں' اگر چہ ہمیں الفاظ کی بھی ضرورت ہے) اور کیا یہ خصوصیات بیرونی ہیں اور انسان پر مسلط کی گئی ہیں یا خود انسان کی ذات سے

پھوٹی ہیں؟ ہاری بحث اس کے بارے میں ہے جب ہم یہ کہتے ہیں کہ سہ خصوصات فطری ہیں' یعنی انسان کی ذات سے پھوٹتی ہیں اور انسان ایک ایسا موجود ہے کہ اس کے وجود کی گہرائی میں ان خصوصیات کا بیج بویا گیا ہے اب اگر آپ اس کا نام''غریزه''،''جبلت'' رکھنا جاہتے ہیں تو رکھ لیں۔ یہ پھر ایک لغوی بحث ہو جائے گی ہم صرف بد کہنا جاہتے ہیں کہ عام طور پر ایسے موقع پر لفظ ''غریز ہ''،''جیلت'' کا اطلاق نہیں کیا جاتا' نیز عام طور پر حیوانوں کے لئے لفظ '' فطرت'' استعال نہیں کہا جاتا' لیکن اگر کوئی حیوانوں کے لئے لفظ فطرت استعال کرنا چاہتا ہے تو کرے پس ہماری بحث کوئی لغوی بحث نہیں ہے۔ اس اعتبارے کہ جو کہا جاتا ہے کہ انسان میں جو کھے ہے وہ شعوری ہے اور حیوان میں جو کچھ ہے غیر شعور ہے اس بارے میں کوئی بحث نہیں ہے کہ اس طرح کا فرق بھی موجود ہے ہیں اس بات کو ہمارے لئے اعتراض کی بنیاد نہیں بنٹا \* جائے۔ اب ہم اینے موضوع بخن کے بارے میں گفتگو جاری رکھتے ہیں:

انسان براسرارترين موجود

کائنات کے موجودات میں سے انسان سے بڑھ کرکوئی موجودتھیر و تشریح کامخاج نہیں ہے۔ ہم یہ بات کہہ چکے ہیں کہ فلفے میں جن موضوعات پر بحث کی جاتی ہے گئی ونیا کے تمام فلفے جن کے بارے میں بحث کرتے ہیں وہ "خدا"، "کا کنات" "کے بارے میں زیادہ تر بحث کرتے ہیں اور بھی انسان " ہیں 'بعض" کا کنات "کے بارے میں زیادہ تر بحث کرتے ہیں اور بھی انسان کے بارے میں ۔سوال پیدا ہوتا ہے کہ اجزائے عالم

میں انسان کو کیا خصوصیت اور کیا امتیاز حاصل ہے کہ ہم نے کا تنات اور انسان کو ایک دوسرے سے جدا کر دیا ہے؟ کیا انسان کا تنات سے جدا ہے؟

اید دوسرے سے جدا رویا ہے، بیا اسان با بات کا جزو ہے کیان دیگر تمام اجزاء سے بہت مختلف ہاں! انسان کا نات کا جزو ہے کیان دیگر تمام اجزاء سے بہت مختلف ہے یا یوں کہ اس میں ایس ایس ایس کی چورگیاں ہیں کہ جوکا نات کی دیگر اکا ئیوں اور اجزاء سے زیادہ تو حید وتفییر کی مختاج ہیں۔ دھات بھی ایک چیز ہے کوہا سونا کیا ندی اور پودے کا ننات کے اجزاء ہیں کیکن سے اس قدر تفصیل وتو ضح کے مختاج نہیں کہ ضروری ہوجائے کہ ان کے لئے بہت سے مفروضے قائم کرنے پڑیں اور بہت سے نظریات و آراء پیدا ہوجا کیں اور ان کی شناخت کے لئے طرح طرح کے مسائل در پیش ہوں البذا اب بھی ایسے لوگ موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم ہیں سے انسان برابرار ترین موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم ہیں سے انسان برابرار ترین موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم ہیں سے انسان برابرار ترین موجود ہے۔

الیکس کارل نے ایک کتاب کسی ہے جس کا عنوان اس نے "انسان پراسرار موجود" یا "جمہول موجود" رالانسان دالک السجھول) رکھا ہے۔ خوب نام ہے کہ تعجب ہے کہ خود انسان نے بہت ی چیزوں کو پہچانا ہے اور اپنے سے بہت وور کی چیزوں کو اس کے بارے سے بہت وور کی چیزوں کو اس کے بارے میں پچھ میں اس بات کا مدی ہے کہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں پچھ میں اس بات کا مدی ہے کہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں پچھ مجبول نہیں ہے کہ اس کے دورا سے جو اس کے زد یک ترین ہے بعنی خود اپنی ذات تینی انسان کہ جو سب کو پہچانے والا ہے اس کے بارے میں اس کے اسرار ورموز اور مجبولات بہت زیادہ ہیں۔

انبان کے بارے میں مجہولات میں سے ایک یہی ہے انبان کی قطرت

کا مسکلہ ہے جس کے دو ھے ہیں ایک شناخت فہم اور دریافت سے متعلق ہے اور دوسا خواہش اور رغبت سے متعلق ہے۔

# شناخت سے متعلق انسانی قطرت

شاخت اور دریافت کے حوالے سے مسئلہ یہ ہے کہ انسان بعض قطری ایعنی غیر کسی معلومات رکھتا ہے یا نہیں؟ اس وقت ہمارے ذہن میں ہزاروں تصورات اور مصداق موجود ہیں کہ جن کے بارے میں شک نہیں کہ تقریباً تمام کسی ہیں۔قرآن مجیدگی سورہ مبارکہ کی ایک آیت یوں ہے:

و الله احر جكم من بطون امهاتكم لاتعلمون شيئا و جعل لكم السمع و الابصار والافئدة لعلكم تشكرون (عُلُم)

''اللہ نے تمہیں تبہاری ماؤں کے بطنوں سے ان عالم میں پیدا کیا ہے کہ تم کچھ نہ جانتے تھے اور تمہیں قوت ساعت' بصارت اور دل عطا کیا' تا کہ تم شکر گزار ہوجاؤ۔''

بعض نے اس آیت سے بیر معنی اخذ کرنا چاہا ہے کہ انبان کی تمام معلومات کسی بیں اور کوئی معلومات فطری نہیں ہیں۔ آیت کا ظاہری مفہوم بیر ہے کہ جب اللہ نے تہمیں تمہاری ماؤں کے بطنوں سے نکالا تو تم پھی نہیں جانتے سے کینی تمہاری لوح دل پاک اور صاف تھی اور اس پر کوئی نقش موجود نہ تھا، تمہیں کان اور آ تکھیں دیں اور یقینا آن ووکا ذکر جو اس میں سے تمو نے کے طور پر ہے کان اور آ تکھیں دیں اور یقینا آن ووکا ذکر جو اس میں سے تمو نے کے طور پر ہے نیز فر مایا اور تمہیں دل عطا کیا کہ جس سے مراد فکری صلاحیت ہے کیفنی تمہاری لوحِ دل پر کچھ نہ لکھا تھا۔ یہ تو حواس کا قلم ہے کہ جو دل اور عقل کے ہاتھوں سے اس صاف ویاک لوح پر کیا کیا کیا گھتا ہے۔ ایک نظریہ یہ ہے:

### افلاطون كانظريه

ایک اور نظریہ ہے کہ جوافلاطون کا ہے جواس نظریے کے بھس ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انہاں جب اس دنیا میں آتا ہے تو وہ ہر چیز جانتا ہوتا ہے کوئی الیمی چر نہیں کہ جو نہ جانتا ہو انسان کی روح بدن میں آنے سے پہلے ایک اور دنیا میں موجود ہوتی ہے۔ اس کے بقول وہ دنیا ''دنیائے مثل'' یا ''عالم مثال'' ہے' «مثل' کامفہوم اس کے نزد یک اس علم کے موجودات کے حقائق سے عبارت ہے۔روح انسانی نے اس دنیا میں' دمثل'' کوجاناہے اور حقائق اشیاء تک بہنچ کیے ہیں' جب اس روح کا تعلق بدن سے قائم ہوتا ہے تو اس کے اور اس کی معلومات کے درمیان ایک طرح کا حجاب حاکل ہو جاتا ہے اور وہ ایک ایسے شخص کی طرح ہو حاتی ہے کہ جو کوئی چیز جانتا ہوتا ہے کیکن وقتی طور پر اسے بھول جاتا ہے۔ اس کے نظریے کے مطابق جو کوئی بھی اس دنیا میں آتا ہے تمام علوم مثلاً ریاضی وغیرہ جا تنا ہوتا ہے کیں سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر تعلیم و تعلم کیا ہے؟ اس کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ علیم و تعلم یاد آوری اور یادولانے کے لئے موتا ہے۔ معلم یاد ولانے والا ہے' معلم اس چیز کو یاد دلانے والا ہے جومتعلم اینے باطن میں جانتا ہوتا ہے۔ برائے اس چیز کی طرف متوجہ کرتا ہے اسے وہ چیز یاو ولاتا ہے کہ جسے وہ پہلے سے

جانتا ہوتا ہے۔ ای وجہ سے اس کے مکتب میں تعلیم فقط ایک طرح کی یادد ہانی ہے۔ اور بس بینظرید پہلے نظریے کے بالکل مدمقابل ہے۔

### اسلامي حكماء كانظربيه

تیسرا نظریہ ہے کہ انسان بعض چیزوں کو بالفطرت جانتا ہے البیتہ الیس چزیں کم ہیں۔ انسانی فکر کے وہ اصول جوتمام انسانوں میں مشترک ہیں فطری اصول میں جبکہ ان بنیادوں پراٹھنے والے افکار کی عمارت کسبی ہے اور یہ جو کہا جاتا ہے کہ اصول فکر فطری ہیں' اس کامفہوم افلاطون کے اس نظریے سے مختلف ہے کہ روح انسانی نے کسی اور دنیا میں انہیں یاد کیا ہے اور یہاں آ کر انہیں فراموش کر دیا ہے بلکہ مراد نیہ ہے کہ ان ان اس دنیا میں ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیکن انہیں جاننے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں ہے بیعنی انسانی فکر کی عمارت اس طرح سے ہے کہ جونہی ان امور کو دیکھتا ہے تو انہیں سمجھ لیتا ہے اور کسی استدلال یا دلیل کامختاج نہیں ہوتا' ایسانہیں ہے کہ انسان پہلے سے انہیں جانتا ہو۔ یہ ایک اور نظریہ ہے اور عموماً حکمائے اسلامی نے بھی یہی نظریہ اختیار کیا ہے بعض خصوصیات میں اختلاف کے ساتھ ارسطو کا بھی یہی نظریہ رہا ہے۔

دور حاضر کے فلسفیول میں بھی یہ اختلاف رائے موجود ہے لیکن شاید موجودہ دور میں کوئی بھی افلاطون کے نظریہ کا قائل نہ ہو البتہ اس دور میں بھی بعض فلاسفہ انسان کی بچھ معلومات کے فطری اور پیدائش ہونے کے قائل ہیں اور

باقی معلومات کے بعد میں حاصل کئے جانے اور ان کے تجربہ کی بنیاد پر حصول کے قائل ہیں۔ اس نظریے کا سرخیل قرن حاضر میں دنیا کا معروف عظیم فلفی ''کانٹ' ہے' اس کی رائے کے مطابق انسان کی بعض معلومات تجربے اور حواس سے حاصل شدہ نہیں بلکہ پیدائش ہیں' یعنی ایسی معلومات جو کہ اس کے نظریے کے مطابق انسان کی وہنی ساخت کا لازمہ ہے۔

جرمنی کے فلسفیوں میں یہ نظریہ موجود رہا ہے کیکن انگریز فلسفیوں میں ہے بیشنز کے جوسی (تجربیون مکتبہ فکر کے فلاسفہ) ہیں ان کا نظریہ اس کے برعس ہے ان میں سے جان لاک اور ہیوم وغیرہ کا نام لیا جا سکتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ انسان کی لوح دل پر چھنیں لکھا ہوتا اور انسان سب کچھ باہر سے حاصل کرتا ہے اور ہر چیز سکھنے کی ہے۔ "

جونکت میں نے عرض کیا ہے وہ نہایت ہی دقیق ہے ہم نے اسے اصول فلسفہ میں بھی ذکر کیا ہے۔ اسلامی فلاسفہ اس بات کے قائل ہیں کہ نفکر انسانی کے اور استدلالی نہیں ہیں اور استدلالی ہیں ہیں اور استدلالی ہیں ہیں اور استدلالی ہیں ہیں اور استدلالی ہیں ہیں ہی ہی ہی ہی ہی اس کے ساتھ ساتھ وہ ان اصولوں کو انسان کی ذات کا حصہ بھی نہیں سیھے 'جبکہ افلاطون یا کانٹ انہیں انسانی ذات کا حصہ بھی نہیں سیھے' جبکہ افلاطون یا کانٹ انہیں انسانی ذات کا حصہ جانے ہیں۔ حکمائے اسلامی کا کہنا ہے کہ جب انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ فکر کے ان اصولوں تک سے تبی دامن ہوتا ہے کہ جب انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ فکر کے ان اصولوں تک سے تبی دامن ہوتا ہے کہ بیدا نہیں ہوتے بلکہ اتنا بی کافی ہوتا ہے کہ انسان مشلے کے دونوں پہلوؤں کو تصور کرتا ہے۔ انسانی ذہن کی ساخت الی ہے کہ کرنا ہے کہ کہ بیدا نہیں موشوع وجول کو تصور کرتا ہے۔ انسانی ذہن کی ساخت الی ہے کہ کرنا ہے کہ

وہ فوری طور پرموضوع ومحول "منطق کی دواصطلاحیں" کے درمیان را بطے کے بارے میں حتی نتیجہ اخذ کر لیتا ہے مثلاً اگر ہم بیہ کہیں کہ "کل جزو سے بڑا ہوتا ہے" تو افلاطون بیہ کہتا ہے کہ دیگر تمام مسائل کی طرح روحیں ازل سے جانتی ہیں ادر کانٹ کہتا ہے کہ دیگر تمام مسائل کی طرح روحیں ازل سے جانتی ہیں ادر کانٹ کہتا ہے کہ ہمارا بیہ کہنا کہ" کل جزو سے بڑا ہے"، ذہن کے فطری عناصر کے میں سے ہے ایسے عناصر کہ جن کا اس کی ذبئی ساخت میں عمل دخل ہے عناصر کے میں سے ہے ایسے عناصر کہ جن کا اس کی ذبئی ساخت میں عمل دفرہ دنہن سے۔ اسلامی میں میں اسلامی کی گئی ہے اور پچھ خود ذہن سے۔ اسلامی میکاء کہتے ہیں کہ انسان جب دنیا میں آتا ہے تو پچھ نہیں جانتا ہوتا ہوتا ہوت کہ دوہ میکا کوئی تصور ہوتا ہے نہ جزو مذکورہ مسکلے کو بھی نہیں جانتا ہوتا کیونکہ ابھی تو اسے کل کا کوئی تصور ہوتا ہے نہ جزو کا کوئی تصور ہوتا ہے اور دہ ان دو کا مواز نہ کی کہا ہے تو پھر بغیر کی دلیل استاد اور بجرے کے بیہ نتیجہ اخذ کر لیتا ہے کہ "کل جزو کرنا ہے تو پھر بغیر کی دلیل استاد اور بجرے کے بیہ نتیجہ اخذ کر لیتا ہے کہ "کل جزو سے بڑا ہے"۔

اس بحث سے ظاہر ہوتا ہے کہ معلومات کے بارے میں کسی قدر اختلاف نظر موجود ہے۔ اختلاف اس بارے میں ہے کہ کیا ہم فطری معلومات رکھتے ہیں یا نہیں؟ اور اگر رکھتے ہیں تو کیا افلاطون کے نظریے کے مطابق ہیں یا مسلم حکماء کے نظریے کے مطابق؟ اور معلومات رکھتے ہیں یا نہیں؟ یہ موضوع بہر حال قابل بحث ہے۔

قرآن كانكته نظر

اب و کیمتے ہیں کہ قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ ایک طرف ہم و کیمتے ہیں کہ

المناف والمحادث المنتوث والطواب

قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع و الاسصار و الافئدة لعلكم تشكرون (ثركم)

گویا قرآن کا نظریہ سے کہ جب کوئی انسان پیدا ہوتا ہے تو اس کی
لوح دل ہر چیز سے پاک اور صاف ہوتی ہے کین اس کے ساتھ ساتھ قرآن
بعض مسائل کو اس طرح سے پیش کرتا ہے کہ سمجھ میں آتا ہے کہ وہ استدلال کی
احتیاج نہیں رکھتے مثلاً آپ دیکھیں کہ توحید کا مسئلہ قرآن میں کس طرح سے
پیش کیا گیا ہے اور یہ آیات کس طرح سے ایک دوسرے سے ہم آہنگ ہوسکتی
ہیں۔ قرآن کے نزویک مسئلہ توحید کہ جس سے متعلق آیات ہم بعد میں پیش
کریں گائیک فطری امرے ایسے میں سے بات کہ

لاتعلمون شيئا

"تم چھنہ جانتے تھے"

اور اس کے ساتھ میہ بات کہتم اپنے باطن میں اور اپنے ضمیر میں ایک طرح خدا کو جانتے ہو آپس میں کیسے جمع ہوسکتی ہیں؟ ہم میہ کہتے ہیں کہ بیہ آپس میں قابل جمع ہیں اور انہیں اکٹھا کیا جا سکتا ہے۔

پھر سیبھی قرآن کی خصوصیات ہیں سے ہے کہ وہ'' تذکر' اور''یا دوہائی'' کا بہت ذکر کرتا ہے۔ بہت عجیب ہے کہ ایک طرف افلاطونی نظریے کوقرآن میں شدت سے رد کیا گیا ہے اور دوسری طرف قرآن رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے فرماتا ہے "فذکر" لین "لین" یادولادیں۔ "انسما انت مذکر" لین آپ تو بین ہیں۔ تو بین ہیں۔ دان یادوہائی کرانے والے "لست علیهم بمصیطر" لین آپ ان پرکوئی گران تو نہیں ہیں۔ (غاشہ ۲۲۔۲۱)

تذکر سے متعلق آیات کوئی ایک دونہیں ہیں یہاں تک کہ خود قرآن کو ذکر کیا گیا ہے۔ ای طرح خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر لفظ'' ذکر''کا اطلاق ہوا ہے:

قد انول الله اليكم ذكرا رسولا (طان)

' بشخفین الله نے تمہاری طرف ذکر بھیجا جو گدرسول ہے۔''

ان آیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن اس کے ساتھ ساتھ بعض ایس

چیزوں کا بھی قائل ہے کہ جن کے لئے تذکر اور یادد ہانی کافی ہے اور ان کے لئے

استدلال كي ضرورت نهيس ب مثلاً مندرجه ويل آيت مين استفهام اقراري ب:

هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون (زمره)

''کیا جاننے والے اور نہ جاننے والے برابر ہیں؟''

بيآيت قرآن كى ايك خاص روش كى عكاس ب اس روش كے مطابق

مقرآن مجید مسائل کوسوال کی صورت میں اٹھا تا ہے۔ ای طرح جب ایمان اور

عمل صالح کی وعوت وینا حابتا ہے تو فرماتا ہے:

ام نتجعل اللذين امنوا وعملوا الصالحات كا لمفسدين في الأرض ام نجعل المتقين كا لفجار (سس) "كيا ہم اہل ايمان اور نيك عمل كرنے والوں كو زمين ميں فساد بريا كرنے والوں جيبا قرار ديں؟ كيا ہم متقبول كو فاجروں جيبا بنا ديں؟"

لینی ہم سوال کرتے ہیں جواب تم خود سوچو۔ (تعلیم وتربیت کے اس طریقے کوسقراطی روش کہتے ہیں' کہا جاتا ہے کہ سقراط نے اپنی تدریس وتعلیم میں یمی طریقہ اینایا ہے۔ وہ جب کوئی بات کسی دوسرے کے لئے ثابت کرنا جا ہتا تو سلسلہ کلام واضح ترجی مسائل سے شروع کرتا اور سوال کی صورت میں کہتا' کیا ہیہ بات ایسے نہیں ہے یا ویسے نہیں ہے؟ کیونکہ مسلہ واضح ہوتا تو مخاطب ای بات کا انتخاب کرتا جوسقراط حاہ رہا ہوتا اور جونہی وہ بات کو دھن کے روشن صفحہ یر لے ٣ تا و پھر ایک نسبتاً بالاتر سوال کرتا ، پھر مخاطب جواب میں وہی بات انتخاب کرتا کہ جوسقراط کی خواہش ہوتی۔ جب وہ بات واضح طور پراس کے صفحہ ذہن پر منتقل كر دينا تو پھر ايك اور سوال كرنا اور جواب حاصل كرنا بيان تك كه ايك وم مخاطب متوجہ ہوتا ہے کہ اس نے خود سے سقراط کے مدعا کا اعتراف کر لیا ہے بغیر اس کے کہ سقراط نے ایک کلمہ بھی کہا ہو کیتی وہ مخاطب کے اندر سے جواب باہر و نکال کے لاتا۔ چونکہ استاد فن تھا' ایک عظیم ماہر نفسیات تھا' وہ نفسیات اور ذہن و فكركى حركت كو پيچانتا تھا' لہذا بات كواليے مقد مات سے شروع كرتا كه بغير خود سے کچھ کیے مخاطب کا ذہن قدم قدم خود آ کے بڑھتا چلا جاتا۔

سقراط کی والدہ دایتھی۔ وہ خود کہتا ہے کہ میں اپنی ماں کی طرح داید کا سا کام کرتا ہوں۔ داید کئی بچے کو دنیا میں نہیں لاتی 'وہ تو زچہ ہے جوطبیعی طور پر وضع حمل کرتی ہے۔ دایہ تو صرف مال کی رہنمائی کرتی ہے اس کا کام بینہیں ہے کہ اسے باتھوں سے بچے کو پکڑے اور باہر نکال لئے بیاتو ایک ناقص کام ہے اسے انظار کرنا چاہئے کہ خود کارانداز میں بچہنم لے۔سقراط کہا کرتا تھا کہ ایسے ہی میرا کام بھی دایہ کا سا ہے یعنی میں وہ کام کرتا ہوں کہ ذہن فکر کی تولید کرتا ہے جیسے ماں بچے کوجنم دیتی ہے۔ میں تو صرف ذہنوں کی مدد کرتا ہوں تا کہ وہ نے افکار کو جنم دیں۔)

الی ہی آیات کے ساتھ ریجی فرمایا گیا ہے:

انما يتذكر اولوا الإلباب (در)

''صاحبان عقل خود ہی متوجہ ہو جاتے ہیں۔''

البندا قرآن جن فطریات کا قائل ہے وہ افلاطونی نظریات کی سنہیں کہ بچہ جنہیں بیدا ہونے سے پہلے جانتا ہواور انہیں ساتھ لے کر دنیا میں آئے۔ قرآنی نظریہ یہ ہے کہ ان کی استعداد ہر کسی میں موجود ہوتی ہے اسی طرح سے کہ جونمی بچہ اس مرحلے پر پہنچتا ہے کہ ان کے بارے میں تصور کرے تو ان کی تصدیق اس کے لئے فطری ہوتی ہے۔ یہ آیت کہ

والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع و الابصار و الافئدة لعلكم تشكرون

ال امرے کہ توحید فطری ہے اور اس مسلے سے کہ قرآن بہت سے مسائل کو تذکر اور یادو ہانی کے طور پر ذکر کرتا ہے کوئی تضاد نہیں رکھتی۔ چونکہ فطری

ہونے کا معنی سے ہے کہ اس کے لئے سکھنے اور استدلال کی ضرورت نہیں اس کا سے معنی نہیں کہ دنیا میں آنے سے پہلے انسان اسے جانتا ہو لہذا دونوں آیات ایک دوسرے سے کوئی تضادنہیں رکھتیں۔ بیتھی فطریات کے بارے میں علمی گفتگو۔

## منكرين كانظريه ادراس كانتيجه

جولوگ مجموعی طور برفطریات کے منکر ہیں' کہتے ہیں کہ انسانی فکر ثابت اصولوں کے بی ایسے سلیلے کی حامل نہیں ہے کہ جوعقل کے انداز کار کا لا زمہ ہواور ذہنی ساخت کا لازمہ ہو جبیا کہ کانٹ کہنا ہے۔اصول فکر کے سلسلے میں ان کی باتوں میں سے ایک بیر ہے کہ تناقض محال ہے ( تناقض بعنی ایک دوسرے کی ضد ہونا) یعنی دونقیض (دوضدیں) آئیل میں جمع نہیں ہوسکتیں' یعنی محال ہے کہ آن واحديين (ايك خالت اورايك ہي معني مين) ورحقيقت ايك چز ہوبھي اور نه بھي ہو۔اس معنی میں کہ ایک فکر اور ایک نظریہ محال ہے کہ ایک ہی وقت میں واقع کے مطابق بھی ہواور واقع کے مطابق نہ بھی ہو (البتہ اس مطلے کے بارے میں فلیفہ ''ہیگل'' اور اس کے بعد'' مارکسزم'' میں کئی ایک الیی با تیں آتی ہیں جو ہمارے موضوع بحث سے بالکل خارج ہیں اور اگر ہم ان کے بارے میں گفتگو کرنا جا ہیں تو بات بہت کمبی ہو جائے گی) یا وہ کہتے ہیں دو چیزیں کہ جن میں سے ہرایک کسی تیسری چیز کے مساوی (برابر) ہے وہ آپس میں بھی مساوی ہیں ( یعنی اگر C=A اور C=B درست ہے تو B=A بھی درست ہے )۔ ای طرح "کل جزو" ہے بوائے " ترجیح بلامر سے محال" ہے وغیرہ کینی

اگرایک چیز کے بارے میں دوخالف امکان موجود ہوں اور اس چیز کے لئے ہردو امکان برابر ہوں تو اس چیز کا کسی ایک کی طرف جھک جانا کسی خارجی عامل کا مختاج ہے۔ اگر کسی خارجی عامل کا مختل جہاں کا مکان سے دوسری طرف مختاج ہے۔ اگر کسی خارجی عامل کا ممل دخل نہ ہوتو ایک امکان سے دوسری طرف ترجیح پیدا کرنا محال ہے مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کسی بہت اجھے ترازو کے دونوں پلڑے پالکل مساوی و برابر ہیں (اب آپ یہ نہ کہتے گا کہ ایسا حساس کوئی ترازو نہیں ہو سکتا ہم تر انسان کی ساخت ہے آب جا ہے یہ فرق دوسوں اللہ ہم کیوں نہ ہونہم اس فرق کومنہا کر کے حساب کریں گے)۔

اگر کوئی عامل وخیل نہ ہو (عمل دخل نہ ہونا) تو عقل ہے کہ آیک پلڑے کا جھکنا یا اٹھنا محال ہے ۔ ایک پلڑے کا جھکنا یا اٹھنا محال ہے ۔ ایک پلڑے یہ عامل ہوا کی حرکت ہو یا کسی آیک پلڑے میں وزن ڈال دیا جائے یا کسی آیک پلڑھے پر کوئی چیز لگ جائے یا مقناطیسی قوت ہو یا کسی ایسے قوی انسان کا ادادہ ہو کہ عالم طبیعت پر اثر انداز ہوسکتا ہے (مثلاً ہو سکتا ہے کہ آیک بلڑے میں سے کوئی چیز کم ہو جائے ایک زیادہ کہنہ ہو جائے اور اس کی وجہ سے کوئی چیز اس میں سے گر جائے اس بارے میں غلط جہی نہیں ہوئی واسے کے بیسب عوامل میں سے شار ہوں گے )۔

ایی اور بھی مثالیں موجود ہیں مثلاً ممکن نہیں ہے کہ ایک چیز جو جگہ گھیرتی ہے ایک بی وقت میں اپنے وجود کے دوگنا یا دو برابر جگہ گھیر لے یا دوجگہ پر موجود ہوائی ہو اسی طرح دو مکانی چیزیں ایک ہی وقت میں یا بیک وقت ایک مقام پر نہیں ہو سکتیں۔

یدایی چزیں''باتیں' ہیں کدان کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے'اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ یہ کوئی الیم مجھولات ہیں جن کے بارے میں ہم نہیں جانتے ہیں کدانیا ہے یانہیں ہے۔

بعض چزوں اور امور کے لئے ولیل پیش نہیں کی حاسکتی اور ہمیں سہجی معلوم نہیں ہوتا کہ وہ چیز اس طرح سے سے یا نہیں مثلًا ابعاد عالم (کا تنات کی حدود) کے متعلق کہ بیہ متناہی ہیں یا لامتناہی ہیں۔ممکن ہے کوئی شخص مہ کیے'' مجھے معلوم نہیں کہ منابی ہیں یا لامتنائی کیونکہ اس کے لئے دلیل نہیں لائی حاسمی 'ا ایک اورمشہور مثال میری حاتی ہے کہ اگر کوئی میر کھے کہ اگر میں بھی بڑا ہوتا جار ہا ہوں تو میرا قد جو پہلے کے المیٹر تھا' اب ۸ءا میٹر کیوں نہیں ہے؟ وہ جواب میں کے میٹر خود بھی تہارے ہی حسال ہے بیٹا ہو گیا ہے۔ بیہ بات کہ تمام اشیاء ایک تناسب سے بڑی ہورہی ہیں دلیل کے ساتھ رویانفی نہیں کی جاستی۔ اس طرح اگر کوئی اس کے برعکس کھے اور بیہ دعویٰ کرے کہ تمام اشیاء ایک ہی تناسب سے چیوٹی ہورہی ہن اس بات کی بھی نفی یا اثبات ممکن نہیں۔ پیجھی انسان کے لئے مجہول کے طور یر باقی رہتی ہے لیکن سے بات کہ سے جسم ایک ہی وقت میں وو مقامات برموجود ہے اس کے لئے بھی دلیل نہیں دی جاسکتی اس لئے نہیں کہ بیہ بات مجبولات میں سے ہے بلکہ ایبا ہونا جھوٹ اورمحال ہے۔

وہ لوگ جو اصول فکر کے فطری ہونے کے قائل ہیں وہ ان اصولوں کو لامتغیر اور خطا وغلطی سے محفوظ سمجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں' ہم جب اس عالم میں ہیں تو بھی یہ اصول درست ہیں اور اگر ہمیں اس سے فکال کر کسی اور ماحول اور حالات میں رکھا جائے مثلاً کسی اور سیارے پر لے جایا جائے تو پھر بھی یہ اصول اس طرح سے رہیں گے۔

ان کے علاوہ بھی ایسے امور ہیں جنہیں ثابت تو نہیں کیا جا سکتا' لیکن ثابت ہونے کے قریب تر ہیں' وہ اس طرح ہیں مثلاً ۲×۲×۴ ونیا میں بھی ایسے ہی ہے ہی ہے اس زمانے میں بھی بید قانون ایسے ہی ہے جب زمین آگرت میں بھی اور اس دنیا کی کروڑوں سال عمر گزر جائے تب جسی بیمساوات (۲×۲=۳) درست رہے گی۔

اگر ہم فکر کے لئے ایسے اصولوں کے قائل ہو جا ئیں اور انہیں مان لیس تو پھر فروع کی اہمیت کو بھی مان لیس گئ کیونکہ ان کے فروعات کی بنیادیہی اصول ہیں۔

اب اگرکوئی ہے کہ خود ہے اصول بھی کسی ہیں اس لحاظ سے کہ ایک عامل انہیں واضح اور ثابت شدہ سجھنے کا سبب بنا ہواور اس عامل کی کیفیت ہے تقاضا کرتی ہے کہ ہم یوں خیال کریں ہم آ کینے کی طرح ہیں ، جو مختلف صور توں کے سامنے موجود ہے۔ چونکہ اس وقت ہم ان صور توں کے سامنے ہیں اور ہمیشہ ان کے سامنے رہے ہیں اور اب انہیں دیکھ رہے ہیں 'لہذا ایسا محسوں کر رہے ہیں' اگر ان صور توں کو ہمارے سامنے سے ہٹا دیا جائے اور دوسری صور تیں ان کی جگہ سامنے لائی جا تیں تو پھر صورت حال برعس ہو جائے گی۔ ہم یہ جو کہتے ہیں کہ سامنے لائی جا تیں تو ہی اس ماحول کے حالات کا تقاضا ہے کہ ہم ایسے کہیں' دوکل جزو سے بڑا ہے گہر اس ماحول کے حالات کا تقاضا ہے کہ ہم ایسے کہیں ماحول تبدیل ہو جائے تو ہم اس کے بہر سوچیں اور یہ کہیں کہ در جزو

اینے کل' سے بڑا ہے۔ فی الحال میں صرف یہ کہنا جاہتا ہوں کہ نتیجہ کیا ہوگا' اگر ہم فکر کے لئے اصول فطری کا انکار کریں؟ تو پھر کسی ایجاد اور علم کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہے گی۔ تمام ریاضی علوم کی بنیاد کچھ سلمہ اصولوں یر ہے جو لوگ فطری اصولوں کے منکر ہیں ان کے نزدیک تو ریاضی کے ان (مسلمہ اصولوں) کی بھی کوئی اہمیت وحیثیت نہیں اور بیاصول ذہن کی مخصوص ساخت کی وجہ سے ہیں اور اگر ہماری دہنی ساخت تبدیل کر دی جائے تو چرہم بھی کچھ اور کہیں گے۔ ان اصواوں کا تعلق اس بات سے ہے کہ ہم زمین پر زندگی گزار رہے ہیں اگر ہم مریخ پر ہے لگیں تو ہاری ہوچ کا انداز بھی بدل جائے گا۔ اس نظریے کا لازی نتیجہ بیہ ہے کہ کسی فلنے کی بھی کوئی حثیت نہیں ہے کیں ہم ابتدائی طور پراس سے بیز نتیجہ نکالتے ہیں' لیکن اے ثابت نہیں کرتے۔ وہ لوگ جو فکر کے لئے بنیادی اصول کے منکر ہیں وہ حتی طور پر کسی خاص تصور کا نات کے حامل نہیں ہو سکتے وہ کسی اینے فلفے کے حامل نہیں ہو سکتے کہ جس کی بنیاد کردہ یقین کے ساتھ یہ کہہ سکیں کہ ہم نے کا ننات کو پیچان لیا ہے اور اصل بات یہی ہے۔

بہر حال ان کے نکتہ نظر کا یہی نتیجہ نکلنا ہے کہ وہ خود بھی اس طرف متوجہ نہ ہو سکے۔ ان کی حالت الیں ہے جیسے کوئی شخص کسی درخت کی ٹہنی پر ہیٹھا ہواور اسٹہنی کو کاٹ رہا ہواور اسے معلوم نہ ہو کہ اس ممل کے نتیجے میں وہ خود بھی نیچے جا

اگر مادیت کے فلسفی حسی محض (حواس خسمہ سے قائل) ہوں تو ان کے باس اس کے علاوہ چارہ ہی نہیں کہ وہ تمام افکار کو خاص بیرونی عوالی کا نتیجہ قرار

دیں۔ بھی وجہ ہے کہ وہ فکر کے لئے کی ایسے مسلم اور قطعی اصول اولیہ (بنیادی اصول) کے قاکل نہیں جو اختلاف سے پاک ہو یعنی وہ سب پھے کہ جو ہم کہتے ہیں ان کے اصول اور فروع سب بے بنیاد ہیں اور یہ معتبر نہیں ہیں۔ اگر ان کی یہ بات درست ہوتو پھر خود یہ فلسفہ بھی جس کی عمارت اس بنیاد پر رکھی گئی ہے کوئی حثیبت نہیں اور ان حثیبت نہیں رکھتا اور پھر ان لوگوں کے نزویک کسی فلفے کی کوئی حثیبت نہیں اور ان باتوں کا بنتیجہ فلسفہ ہے۔ اس سے کسی خاص ازم باتوں کا بنتیجہ فلسفہ ہے۔ اس سے کسی خاص ازم (خاص کمتب فکر) کا اثبات نہیں ہوسکتا 'اس کا بنتیجہ تو پھر یہ ہے کہ جو پچھ بھی ہم جانتے ہیں سب ایک خاص ماحول یا حالات اور اس کے تقاضوں کا ساختہ و برداختہ ہے۔

یہاں تک ہاری بحث کا تعلق فطریات کے اس جھے سے تھا جس کا تعلق الطریات بیان کے ہیں اور ان میں سے ایک نظر ہے کا انتخاب کیا ہے اور یہ کہ اصول نظر فطری ہے اور ہم نے مصاحت کی ہے کہ ہم جے فطرہ کہتے ہیں 'وہ اس فطری سے فتلف ہے جو کا نہ یا افلاطون کہتے ہیں 'وہ اس فطری سے فتلف ہے جو کا نہ یا افلاطون کہتے ہیں 'فطری سے ہماری مراد بیدائش آگاہی نہیں ہے۔ اس بحث سے ہم اس نتیجے تک چہنچے ہیں کہ علم انسانی 'فکر انسانی اور فلسفہ انسانی کو اہمیت دینے کا ایک بھی راستہ ہے اور وہ یہ کہ ہم اصول اولیہ نظر (فکر کے اولین اصولوں) کے فطری ہونے کو قبول کریں۔ اگر یہ اصول ہمارے پاس نہ ہوں تو ہمارے پاس شک مطلق کے علاوہ کھی باقی نہ رہے گا' لہذا وہ فلسفہ کہ جو اصول اولیہ نظر (فکر کے اولین اور ساتھ یہ جھی کہنا کے اولین اصولوں) کے قائل نہیں ہیں اور ساتھ یہ جھی کہنا

چاہے کہ ہم ایک فلنے کے قائل ہیں۔ ان سے کہنا چاہئے کہ خود تمہارا یہ فلنفہ بھی ایک ایسی فکر ہے کہ جس کا کوئی اعتبار اور حیثیت نہیں ہے مثلاً جولوگ مادیت جدلیافت مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزدیک کا نئات مادہ کے علاوہ کھے بھی نہیں اور صرف مادہ کے قائل ہیں اور روح کے وجود کے مثل ہیں ان پرخود ان کے مفاہیم پر اعتراض کے علاوہ یہ اور روح کے وجود کے مثل ہیں ان پرخود ان کے مفاہیم پر اعتراض کے علاوہ یہ اعتراض می کیا جا سکتا ہے کہ آپ نے اپنے فلنے کی جو بنیاد تر اردی ہے کہ ہیں اور آپ تو اس مخص کی ماند ہیں کہ جو کسی بنیاد تر اس کے بیاد ہی نہیں اور آپ تو اس مخص کی ماند ہیں کہ جو کسی درخت کی شمت سے کاٹ رہا ہواور اس کی حالت بس ایس ہوکہ ایکھی گرا کے گرا۔

## خواہشات سے متعلق انسانی فطرت (فطریات)

بحث کا دومرا حصہ خواہشات سے متعلق انسانی فطرت کے بارے میں ہے۔
سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا انسان خواہشوں کے بارے میں کچھ فطریات رکھتا
ہے یا نہیں؟ پہلا حصہ شاخت کے بارے میں تھا اور یہ حصہ خواہش کے بارے میں بین تھا اور یہ حصہ خواہش کے بارے میں سے اس حصے کو پہلے میں دوحصوں میں تھتیم کرتا ہوں۔ مجھے یہاں لفظ کے بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے یہاں لفظ غریزہ (جبلت) کہنا چاہئے یا بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے یہاں لفظ غریزہ (جبلت) کہنا چاہئے یا خطرت یا کوئی اور لفظ اس بات سے سروکار نہیں ہے۔ بہرحال انسان کی قطری یا جبلی خواہشات دوطرح کی جین ایک جسمانی اور دوسری روحانی۔ جسمانی خواہش سے مراد وہ خواہشات ہیں کہ جوسو فیصد جسم سے وابستہ ہوں جیسے جھوک یا پیات

غذا کی خواہش بھوک کے بعد انسان میں غذا کی خواہش کا پیدا ہونا سے امر بالکل معدی اور جسمانی ہے اور بیرایی جبلت ہے کہ جو انسان اور ہر حیوان کے بدن کی ساخت سے مربوط ہے۔ اس کیفیت کے لئے قدماء نے "بدل ما یخلل" کی اصطلاح استعال کی ہے کینی جب غذا ہضم ہو جاتی ہے تو مزید غذا کی خواہش پیدا ہوتی ہے اور اس طرح معدے میں ایک خاص فتم کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور پھریداحیاں کی صورت میں انسانی شعور میں عکس انداز ہوتی ہے جاہے انسان کو اس کاعلم بھی نہ ہو کہ اس کا کوئی معدہ بھی ہے۔ جیسے بچہ ہوتا ہے پھر وہ اس کے بعدایے ای احسال کی تسکین کے لئے غذا کھانا شروع کر دیتا ہے جس کے بعد وہ احساس بھی جاتا رہتا 🚅 بلکہ ایک حالت نفرت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہی حالت جنسی جذبے کی ہے جنسی جذبہ جہاں تک شہوت سے مربوط ہے اور جہاں تک جسم کے Hormons اور غدودوں کے ترشیجات سے مربوط ہے شک نہیں ہے کہ بیرایک جبلی (ہم نے متعدد مقامات پر لفظ غریزہ کا ترجمہ جبلت کیا ہے) امرے (عشق محملہ کے بارے میں یہ بحث ہے کہ کیاعش اور شہوت ایک ہی چز ہیں یا دومختلف چیزیں ہیں اور دوانسانوں کے درمیان جوعشق ہوتا ہے اسے شہوت سے تعبیر کیا جا سکتا ہے یا نہیں؟ ہم فی الحال ان امور کو آپس میں نہیں ملاتے) خواہ اس کا نام فطری رکھا جائے یا نہ یعنی پیرایک ایسا امرے کہ جو نسبی نہیں ہے اور انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ اس طرح "نیند" بھی ہے نیند کی ماہیت کچھ بھی ہو جا ہے بیجم کے خلیوں کی تھکاوٹ اور حسکی یا زیادہ کام کی وجہ سے ان کے معوم ہوجانے (زہرآلود ہوجانا) یا پھرانسان کی جسمانی توانائی کے صرف ہو جانے کے بعد دوبارہ توانائی حاصل کرنے کا ذریعہ ہو اس کی جو بھی تعبیر پیش کی جائے انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ان تمام امور کوعموماً جبلی امور کہتے ہیں۔
ہیں۔

فی الحال ہماری بحث ان جبلی یا جسمانی وفطری امور کے بارے میں نہیں بے بیمسلہ ہاری بحث سے خارج ہے۔ انسانی خواہشات اور رجحانات کے بارے میں بعض غریزے یا فطری امورایسے ہیں جنہیں علم نفسات'' روحانی امور'' کا نام دیتا ہے آن سے پیدا ہونے والی لذتوں کو وہ روحانی لذتیں کہتا ہے۔ جیے اولاد کے لئے انسان کی خواہش اولاد کی خواہش جنسی جبلت سے مخلف ہے کیونکہ جنسی جبات تو تسکین شہوت سے مربوط ہے اس خواہش سے ماورا ہر کسی کے اندر اولا دکی خواہش ہوتی ہے۔ اولا دہونے سے انسان کو جو کیف و مسرت حاصل ہوتی ہے وہ ایک جسمانی کلاہ نہیں ہے اور انسان کے کسی عضو ہے وابسة نہیں ہے۔ رہا وہ فرق جو ماہرین نفسیات نے روحانی لذتوں اورجسمانی لذتوں میں روا رکھا ہے وہ ایک الگ بحث ہے جو ہماری تفتگو کا موضوع نہیں ہے۔ دوسروں پر بالادی اور اقتدار و حاکمیت کی خواہش کا جذبہ بھی انسان کے اندر ایک روحانی پہلور کھتا ہے یہاں تک کہ بید مسلد ایسا ہے کہ اس کی کوئی انتہا

نہیں۔سعدی کہتا ہے:

نیم تانی گر خورد مرد خدانی بذل درویشان کند نیم دگر ہفت اقلیم ارگیرد بادشاہ مخت اقلیم ارگیرد بادشاہ همچنان در بند اقلیمی وگر دائر کوئی عارف باللہ آ دھی روٹی کھائے تو باقی آ دھی وہ مختاجوں کو دے دیتا ہے جبکہ اگر کوئی بادشاہ سات ملکوں پر قابض ہو جائے تو پھر بھی ایک اور ملک پر قبضہ جمانے کی خواہش رکھتا ہے۔''

ار کوئی انسان خواہش اقتدار اور بالادی کے رائے یہ چل نکے تو پھر اس کی کوئی انتہانیں ہے اگر ساری زمین اس کے زیر مکیں ہو جائے تو بھی اگر اسے معلوم ہو جائے کہ سی اور اقلیم پر بھی انسان آباد ہیں یا کہیں اور بھی کوئی تیرن ہے اور کہیں اور بھی افتدار کی گنجائش ہے تو وہ اس فکر میں ہوگا کہ وہاں بھی لشکرکشی کرے اور وہال بھی اینا اقتدار قائم کرے انسان کے اندر حقیقت خواہی ٔ حقیقت تك رساكي علم واناكي كشف حقائق بنير حسن خلاقية بخليق وايجادً آ فرينش اور ان سب سے بڑھ کروہ کہ جے ہم عشق و پرستش کہتے ہیں کا جذبہ موجود ہے۔ ہاں حقیقی پرستش وہی ہے جوعشق کے نتیجے میں پیدا ہوتی ہے وہ عبادتیں کہ جولا کچ یا خوف کے سبب ہوتی ہیں اسلام کی نظر میں بھی ان کی کوئی خاص اہمیت نہیں یعنی ان کی اہمیت صرف مقدماتی اور ابتدائی ہے اور اس کئے ہے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر پہنچ جائے اور میر ایسے ہی ہے جیسے انسان چھوٹے بیے کو ڈانٹ ڈیٹ کر کے یالالج وے گر مدرسے یا سکول بھیجا ہے۔ اس لئے نہیں کہ سکول یا مدرہے میں جانا کوئی ایبا مسلہ ہے کہ جس کی کوئی قیمت طے ہوسکتی ہواور اس کے لئے بیچے کو کوئی مزدوری دی جانا جا ہے۔

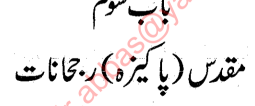
در حقیقت ایبانہیں ہے اس چیز کی ذاتی اہمیت نہیں ہے کین اس کی ضرورت اس کئے ہے کہ بچہ ابھی عقل وشعور کے مرحلے تک نہیں بہنچا ہوتا 'اس کئے اسے بہلا بچسلا کراہے کوئی ٹافی یا بسکٹ وے کریا بچوں والی سائکل خرید کر دی جائے تا کہ وہ شکول جائے۔

یہ خواہشات و رجانات کا ایک سلسلہ ہے ان کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے کہ آیا یہ خواہشات فطری ہیں یا نہیں! علم وادراک کے حوالے سے فطریات کا انکار کر کے ہم ایک خطرناک وادی تک آ چنچنے ہیں۔ یہ خطرناک وادی شک آ چنچنے ہیں۔ یہ خطرناک وادی شک مطلق ہے شک بھی وہ جو ہمیں سوفسطائیت تک لے جاتا ہے بعن مکمل طور پرمسلم اور ادراک حقیقت کی نفی تک داب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ خواہشات میں طور پرمسلم اور ادراک حقیقت کی نفی تک داب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ خواہشات میں سے پچھ بھی خواہشات میں

اس سلیلے میں بھی ای طریقے سے بحث کریں گے اس سے پہلے کہ ہم یہ فابت کریں کہ ہم بھی فطری خواہشات رکھتے ہیں ہم یہ دیکھنا چاہیں گے کہ اگر ہم ایک خواہشات رکھتے ہیں گیاں پہنچیں گے اور ہمارے ہاتھ کیا آئے گا؟ ہم ایک خواہشات کے حامل نہ ہوں تو ہم کہاں پہنچیں گے اور ہمارے ہاتھ کیا آئے گا؟ اور اگر ہم ایک خواہشات کے حامل نہ ہوں تو ہمارے پاس کیا باقی رہتا ہے؟ کہیں اور الیا تو نہیں کہ جینے بعض لوگ فکر کے اصول اولیہ (بنیادی) کا افکار کرتے ہیں اور اس کے باوجود اس کی شاخوں سے وابستہ ہیں؟ اس مقام پر بھی ہمارا واسطہ ایسے لوگوں سے پڑتا ہے کہ جوفطریات کا اور ان اصولوں کا انکار کرنے کے باوجود اور جروں کو کا شخوں سے ان کی جروں کو کا شخوں سے ان کی

وابطنگی بھی انتہائی شدید ہے اورخود انہیں بھی خبرنہیں ہے کہ خود انہوں نے اس کی جڑوں کو کاٹ دیا ہے۔ اس امر کا جائزہ لینے کے بعد پھر ہم مابعد کے سر صلے میں داخل ہوں گئے بعنی اس مسلکے کو ثابت کرنے کے مرصلے میں۔

اب ممکن ہے کہ کوئی کے کہ میں علم فطریات (فطری رجھانات) کا قائل نہیں ، یعنی میرا نظریہ سوفسطائی اور شک مطلق کا ہی ہے اور پھر وہ یہ بھی کہے کہ خواہشات اور رجھانات میں بھی میں فطریات کا قائل نہیں اور انسانی امتیازات کی مرطور پر مانیا ہی نہیں۔ دوسر لفظوں میں وہ ہم سے یہ کے کہ منطق کے ملا بین جے جدل کہتے ہیں تم اس سے استفادہ کرنا چاہتے ہؤیعنی وہی امور کہ جو وہ لوگ مانتے ہیں انہی سے کام لینا چاہتے ہو جبکہ ہم انہیں ہرگز نہیں مانتے جنہیں وہ قبول کرتے ہیں۔ پھر وہ ہم سے یہ کہ کہ کیا الی صورت میں ہمارے جنہیں وہ قبول کرتے ہیں۔ پھر وہ ہمیں یہ کہے کہ کیا الی صورت میں ہمارے کئے ان فطریات کا اثبات پیش کر سکتے ہو یا نہیں؟ تو ہم عرض کریں گے کہ ہاں! ہم عاب کے کہ ایک ان فطریات کا اثبات پیش کر سکتے ہو یا نہیں؟ تو ہم عرض کریں گے کہ ہاں! ہم فابت کر سکتے ہیں اور یہ بات ثابت کرنے کے بعد دیگر موضوعات پر گفتگو



اب ہم دوسوالوں کے بارے میں گفتگو کریں گئے کیونکہ دونوں سوال ہماری بحث کا موضوع ہن للڈا ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ ہم اپنا وقت ان کے جواب میں صرف نہ کریں۔ اجمالاً اتناعرض کرتا ہوں کہ پچھاس طرح کے سوالات ہیں' الک سوال تو خدا کے بارے میں جبتو کے فطری ہونے کے معنی سے متعلق ہے اس سوال میں جوڈاکٹر بہتتی کی کتاب'' خدااز دیدگاہ قرآن' (خدا قرآن کی نظر میں) نے نقل کیا گیا ہے۔ یہ بات کہی گئی ہے کہ انسان جب طبیعی مظاہر کو دیکھتے ہیں تو ان کی علامت کی جنبچو کرتے ہیں اور جب ایک علت کو یا لیتے ہیں تو پھراس علت کی علت کو تلاش کرتے ہیں اس بات کوانسان نے آخر کاراس حد تک پہنچایا کہ علتوں کے اس سلسلے کاکسی جگدافتتا م ہونا جائے۔ اگر فرض کر لیا جائے کہ ہرمظہر خود ہی کسی دوسرے مظیر کا معلول ہو کینی دوسرے مظہر کے وجود میں آنے کی علت یا سبب ہوتو وہ دوسری چیز بھی تو اس کے مانند ہے۔مثلاً ہم یوں کہد کہتے ہیں کہ ارتقاء فکراس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ پول شکس پیش آتا ہے کہ جو کہ محال ہے۔ انحام کاران کی فکریہاں تک بینچی کہ کوئی مرکزی نقطہ ہونا جائے جو''علت العلل'' ہواور ہر علت وہیں سے جنم کینی جائے۔ یہ بات مذکورہ کتاب سے نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ للندا اس مقام پر ہم ویکھتے ہیں کہ خارجی'' بیرونی مظاہر انسان کو تخلیق کے نقطہ آغاز کی جنبو پر ابھارتے ہیں۔ تو پھر آ پے نے اصول فلسفہ کی جلیہ پنجم میں جو یہ کہا ہے کہ خدا کے بارے میں بحث فطری ہے اس کی آ یہ کیسے توجیهه کریں گے؟ (کس طرح درست ثابت کریں گے؟) جبکہ بیرونی مظاہر أنبان كوفيذاكي جنتي يرابهارت بين - دوس فظول مين كيا بهم خود اس بات كو تتلیم نہیں کر رہے ہیں کہ بیرونی مظاہر انسان کوخدا کے وجود کی جتبی کی طرف متوجہ کرتے ہیں کہ ایمارتا کرتے ہیں کا کہ انسانی وجود کے اندر سے کوئی عامل اسے اس کے لئے اجمارتا ہے؟

میراخیال ہے کہ آپ نے اصول فلسفہ کا بھی غور سے مطالعہ کیا ہوتو اس كا جواب وہاں موجود ہے جتنا مجھے اجمالاً یاد ہے كه علت عامد كے حوالے سے ایک بات ہم نے وہاں کھی ہے کیعنی یہ کہ انسان جو اللہ کی جبحو کرتا ہے اس کی علت یہی ہے کہ اصول علت اس کی روح برحکم فرما ہے بعنی انسان علتوں کی جنتو میں ہے اور علتوں کی اسی جنتھ نے اسے 'عملت العلل'' ( بنیا دی علت ) تک پہنچایا۔ ہے اور اس کا بالکل یمی مطلب کے کہ عامل وجود انسانی کے اندر موجود ہے بعنی اگریہ الہامی کیفیت انسان کے اندر موجودید ہوتی کے وہ علتوں کو تلاش کر کے علتوں کے سرچشمہ تک جا سننے تو پھر بیرونی مظاہر کو دیکھ کر وہ ان کے باس سے بغیر کوئی توجہ کئے گزر جاتا۔ بحث میہ ہے کہ انسان جب بیرونی مظاہر کو دیکھتا ہے تو اسے کوئی سی چیز اس پر ابھارتی ہے کیوہ ان کی علتوں کی جنتجو کرے۔ جب بیرونی مظاہر جبیہا اینے آپ کو انسان کے سامنے پیش کرتے ہیں ویبا ہی حیوانوں کے سامنے بھی کرتے ہیں' یعنی جو کچھ انسان دیکھتا ہے' حیوان بھی وہی کچھ دیکھتے ہیں' لیکن جو چیز ان بیرونی مظاہر کے دیکھنے کے بعد انسان کو ان کی علتوں کی جنتجویر ابھارتی ہے۔ وہ بیر ہے کہ الی حس انسان کے اندر موجود ہے جواسے کہنی ہے کہ ہرمظہر اور ہر چیز کا وجود ایک علت کامخاج ہے اور یہ لازمی بات ہے کہ اگر وہ علت بھی کسی مظہر کی طرح کوئی اور کا مظہر ہو اور اسی چیز کی طرح کوئی اور چیز ہو

اور وہ خور بھی کسی علت کی مختاج ہو تو انسان کے ذہن میں یہ بات پیدا ہوگی کہ کیا سب علتوں کا کوئی ایک سرچشمہ بھی ہے؟ ایسا سرچشمہ کہ جواپی علت خور ہو جوالی وقوع پذیر ہونے والی نہ ہو اور ہالکل یہی فطری ہونے کا معنی ہے۔ یہ بات نہ صرف اس امر کے منافی نہیں ہے بلکہ اس کی تائید کرتی ہے اس کی تفییر بعد کے لئے رہنے ویتے ہیں۔

دوسرا سوال فطری ہونے کی علامات کے بارے میں ہے۔ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں کہ اس سلسلے میں ہم آئندہ بحث کریں گے کہ کسی خصلت کے فطری ہونے کی کیا علامات ہیں؟ ہم کہاں سے یہ بات سیجھتے ہیں کہ انسان کی فلاں صفت یا فلاں خصلت فطری ہے یا بعض صفات ساجی یا انفرادی ہیرونی عوامل کا متبعہ ہیں؟

ہم کہ چکے ہیں کہ یہ بات تنکیم شدہ ہے اور اس میں کوئی شک نہیں اور اس میں کوئی اختلاف بھی نہیں کہ انسان ان تمام دیگر موجودات سے کہ جنہیں ہم جانتے ہیں یہ فرق رکھتا ہے ''اس فرق کے ذکر کا یہ مطلب نہیں کہ ہم کی دوسرے فرق کی نفی کریں'' کہ یہ ایک ایبا موجود ہے جو کا ننات کا ادراک کرتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں کا ننات کے بارے میں سوچتا ہے مزید برآں یہ ایک ایبا موجود ہے کہ جو سوچتا ہے مزید برآں یہ ایک ایبا موجود ہے کہ جو سوچتا ہے اور غور وفکر کرتا ہے۔ موجودہ دور کی تعبیر میں یہ ایک آگاہ اور باشعور موجود ہے خود سے بھی آگاہ ہے اور کا ننات سے بھی۔ انسان اپنی اس صفت کی دجہ سے کا ننات کے بارے میں پھی معلومات رکھتا ہے کہ جنہیں ہم اور اگ کہتے ہیں اور یہ کیا عمدہ لفظ سے جو قدیم زمانے سے انتخاب شدہ ہے اور اگ کہتے ہیں اور یہ کیا عمدہ لفظ سے جو قدیم زمانے سے انتخاب شدہ ہے'

ادراک یعن''پالینا اور پہنجنا'' فلسفیوں نے بھی اس لفظ کے لغوی بنیاد سے کام لیا ہے۔ اگر کوئی شخص کسی چیز کی جنبچو میں ہو اور اس تک جا پہنچ تو عربی زبان میں کہتے ہیں'اچر ک ھو" "پالیا''، مثلاً اگر کوئی شخص کسی آ دمی کا پیچھا کر رہا ہواور وہ بھاگ جائے تو اور ہے بھی اس کے پیچھے دوڑ ہے تو یا تو اسے پالیتا ہے یا اس تک نہیں بہنچ یا تا'اگر اس تک جائے تو اور ہے بھی اس کے جیسے تو کہتے ہیں "ادر ک ھو""پالیا''۔

کائنات کے بارے میں انسان کی دریافت اور ادراک انسان اور کائنات کے درمیان ایک طرح کا استعال اور رابط ہے اس طرح سے کہ گویا انسان جب تک جاتل ہے اس کے اور کائنات کے درمیان پردہ یا رکاوٹ موجود ہے اور جس قدر وہ کا نتات ہے آگاہ ہوگا ای قدر وہ کا نتات کو پالے گا اور اس تک پہنچ جائے گا تو یہ ایک طرح کا پہنچ اہے۔

اس میں شک نہیں کہ اس لحاظ سے جمادات نبادات اور حیوانات میں سے کوئی بھی انسان کا شریک نہیں۔ حیوانات کا نبات کے بارے میں ایک طرح کی مبہم ''فیر واضی'' آگاہی رکھتے ہیں' لیکن یہ بات طے ہے کہ یہ آگاہی انسانی آگاہی کے برابر نہیں ہے کہ وہ فور وفکر نہیں کرتے' کیونکہ فکر کرنے سے مراد یہ ہے کہ کوئی موجود حاصل شدہ معلومات کے ذریعے ایک نئی آگاہی حاصل کرے بین وہ جو پچھ جانتا ہے' اس کے ذریعے مجھولات'' فیر شناخت شدہ' کومنکشف کرے۔ آپ جب سی موضوع کے بارے میں فور وفکر کرنے بیٹھتے کومنکشف کرے۔ آپ جب سی موضوع کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش میں مشل کوئی مسئلہ در پیش ہوتو اس کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ فکر کرنا کوئی سامل کوئی مسئلہ در پیش ہوتو اس کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ فکر کرنا کوئی سامل ہے؟ یہ مل یوں ہے کہ آپ ایس موجود

معلومات کو آپس میں اس طرح سے مرکوز کرتے ہیں کہ ان کے ذریعے جمہول معلوم میں بدل جائے گینی ایک ئی راوحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ عمل بالکل عالم معلوم میں بدل جائے گئی ایک ئی راوحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ عمل بالکل عالم مادہ اور عالم جسم تؤالد و تناسل کے ماند ہے کہ جس میں دوموجود 'فذکر اور مونث' ایک دوسرے سے از دواج کرتے ہیں اور ان کے اس از دواج سے نیا مولود جنم لیتا ہے۔ انسان جب فکر کرتا ہے تو پہلے سے موجود معلومات کے سرمائے کی آپس میں پیوند کاری ہوتی ہے اور اس پیوند کاری اور جفت بندی سے ان کے درمیان میں پیوند کاری ہوتی ہے اور اس پیوند کاری اور جفت بندی سے ان کے درمیان رابطہ وجود میں آتا ہے کہ جس کے نتیج میں ایک نئی سوچ اور ایک نئی راوحل پیدا ہو جاتی ہے۔ دوائی میں میں بید جات نہیں ہے حیوان فقط حس رکھتا ہے اور سطی سا مشاہدہ کرتا ہے مثلاً ہم بھی رکھوں کو دیکھتے ہیں اور حیوان بھی و یکھتے ہیں ہم بھی حرارت کا احساس کرتے ہیں اور دو تھی اس سے زیادہ پیکھنیں' جبکہ فکر کرنا انسان کی خصوصیت ہے۔

## انساني خصوصيات

دوسرا مسله بیہ ہے کہ انسان بعض رجانات کے لحاظ سے غیر انسان سے مختلف ہے ان رجانات کو ایک لحاظ سے مقدس رجانات (پاکیزہ رجانات) کہا جا سکتا ہے۔ دوسرے لحاظ سے بیر ایسے رجانات ہیں جو خود ''محوری'' پر بہنی نہیں ہیں انسان ایسے رجانات رکھتا جو''خود کوری'' سے بالاتر ہے۔ یہ خود کوری کیا ہے؟ ایسے رجانات جو انجام کارصرف انقلابی ہوں' ایسے رجانات حیوانات میں ہوئے ہیں اور انسان میں بھی۔ حیوان بھی غذا کی خواہش رکھتا ہے لیکن غذا کی خواہش ک

خواہش کا رجان اور تعلق خودای سے ہوتا ہے کینی رغبت اپنے لئے حصول غذاکی خاطر۔ انسان میں بھی خودمحوری پر بنی بعض رجانات ہیں کیونکہ یہ انسان ہونے کے ساتھ ساتھ حیوان بھی ہے بلکہ پہلے حیوان ہے بعد میں انسان لہذا ایسے رجانات انسان میں بھی ہیں۔

ببرحال انسان میں کچھر جھانات ایسے ہیں جواولاً تو خودمحوری کی اساس (بنیاد) پرنہیں ہیں اور دوسرے میر کہ انسان اپنے خمیر میں ان رجانات کے لئے ایک طرح کی قدامت کے احرام کا قائل ہے لین ان کے لئے ایک طرح کے بلند مرہے اور برتری کا قائل ہے۔ اس طرح جوانسان جس قدر بھی ان رجحانات کا عامل ہوگا' اس انسان کو اتنا ہی جالی ترسمجھا جائے گا۔ حیوان کے رجحانات یا تو محض خود مجوری پر بنی ہیں' مثلاً نینداور غذا وغیرہ کی طرف رغبت یا اگر پچھ خود بروری بر مبنی تر بھی ہوں تو بھی اس کی حد بقاء نوع تک بھی ہو گئ تینی توالد اور تناسل اور تولد افزائش نسل کی حد تک اور وہ بھی جبلت اور تحریک حیوانی (انگریزی میں اسے "Instinct" سے تعبیر کیا جاتا ہے) کے دائرے میں۔ پھر ہم جبلت کی تاریخ میں آ چینے ہیں کیعنی حدود کے اندر بیایک آگاہ دانا شعوری آزادانداور فتف عمل ہے اور سے بہت زیادہ محسول اور مشہور ہے مثلاً ہم گھوڑی کو دیکھیں جب اس کا بچہ پیدا ہونے والا ہوتا ہے اور جوں جون جے کی پیدائش کا مرحلہ قریب آتا ہے تو بیج کے لئے اس کی خواہش اتن شدید ہوتی جاتی ہے کہ خدا ہی جانتا ہے۔ جب یہ بچہ پیدا ہوجاتا ہے اور آپ اس مھوڑی پرسوار ہوتے ہیں تو وہ حرکت نہیں کرنا حاہتی اے اپنے بیچے کی فکر ہوتی ہے اور اگر آپ اسے دو قدم دور کر دیں تو اپنا

رخ موڑ موڑ کر بیج ہی کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور اس کی طرف بھا تی ہے۔ اس بیچ کے بڑے ہونے کے ساتھ ساتھ بیچ کی ماں کی طرف رغبت کم ہوتی چلی جاتی ہے بیال تک کہ وہ جوان ہو جاتا ہے تو پھر گھوڑی کی طرف اس کا کوئی ربحان نہیں ہوتا 'مثلاً اگر کوئی گھوڑی سات سال کی ہواور اس کا بیجہ دو سال کا ہو اور جب ماں اسے دیکھے تو بیچ کے جوان ہونے کی وجہ سے اسے ایک طرح کی اور جب ماں اسے دیکھے تو بیچ کے جوان ہونے کی وجہ سے اسے ایک طرح کی لذت محسول کرنا چاہئے 'جبکہ وہ اس کی طرف کوئی رغبت نہیں رکھتی اور اگر وہ اس کے قریب آئے تو وہ اسے دولتی مارتی ہے اور اسے ٹھکرا دیتی ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ داس معلوم نہیں کہ فردوی کے زمانے کے گھوڑے اور مرد کس طرح کے تھے کہ اس نے لکھا ہے:

' سەنچ سال اسب وسەدە سالەمرد''

اب تو ہم سال کے مرد بوڑھے ہوئے ہیں اور ہم سال کے گوڑوں کا تو سرے سے ہی وجود ہی نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ جبلت صرف اس بیچ کی حفاظت کے لئے تھی، یعنی صرف اس لئے کہ نسل جاری رہے اور اس سے بڑھ کر کوئی چیز نہ تھی۔ اب جبکہ وہ اپنے پاؤں پر کھڑا ہو گیا ہے اور اپنی ماں کی طرح کا ہوگیا ہے تو اب ماں کی نظر میں اس میں اور دوسروں میں کوئی فرق نہیں رہا۔ ہوگیا ہے تو اب ماں کی نظر میں اس میں اور دوسروں میں کوئی فرق نہیں رہا۔ حیوانات کی بھی ساجی زندگی ہوتی ہے کین ان کا عمل آزادی انتخاب کے ذریعے نہیں ہے بلکہ انتظابی درمنعی 'نے یعنی طبیعت کی طرف سے وہ اس کا مے ذریعے نہیں ہوئے ہیں اور اپنا کام جری طور پر انجام دیتے ہیں اس لئے اس کی ظاف ورزی نہیں کر سکتے۔ مثلاً شہد کی کھیاں یا بعض چیونٹیاں ساجی زندگی رکھنے ظاف ورزی نہیں کر سکتے۔ مثلاً شہد کی کھیاں یا بعض چیونٹیاں ساجی زندگی رکھنے

والے جانوروں میں شار ہوتی ہیں اس طرح ہرن بھی کی حد تک ساجی زندگی (Social Life) بسر کرتا ہے البتہ اس کاعمل بھی جبلی ہوتا ہے یعنی خود بخو داور فیم شعوری کے ساتھ ہو رہا ہوتا ہے تا کہ ان کے اپنے انتخاب کے ذریعے یعنی شروع ہی سے ان کی طبیعت میں میسب کچھ موجود ہے اور میاس کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے کہ کیفیت ہے حیوانات کے رجحانات کی۔

کین انسان جور جانات رکھتا ہے اولاً تو ''خودمحوری'' کے ساتھ ہی ہم آ ہنگ نہیں ہی اور اگر اس حوالے سے ان کی توجیبہ ''وضاحت'' کی جائے تو پیہ تمام تر پہلوتحل بحث اور قص ہول گے۔ دوسرے مید کہ بدایک انتخابی شکل اور آ گاہانہ شعوری صورت ہو گی بیر حال ہے ایسے امور ہیں کہ جو انسانیت کے معیار اور امتیاز کے طور پر بہجانے جاتے ہیں ان کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ آج بھی دنیا کے تمام مکا تب فکر جاہے وہ الٰہی ہوں 'مادی ہوں یا''سونسطائی''، شکاک''شک پر مبنی فلسفہ 'یا کوئی اور "Sceptic" ''وہریہ''سب انہان کے بارے میں ایسے امور کا ذکر کرتے ہیں کہ جو''مافوق الحیوانی'' نفوذ ہوئے ہیں۔ پہلے ہم ان امور کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں اس کے بعد اس امر کا جائزہ لیں گے کہ کیا بیامور انسان کے لئے فطری ہیں یانہیں؟ نیز ریجی دیکھیں گے کہ اگریہ فطری نہ ہوں تو بتیجہ کیا ہوگا اور فطری ہوں تو پھر کیا بتیجہ ہوگا؟ بعدازاں ان کے فطری ہونے یا نہ ہونے کے دلائل کے بارے میں گفتگو کریں گے۔

# محسوسی فطریات ا۔ حقیقت کی تلاش

یدر جانات کہ جنہیں بھی "مقدسات" (قابل ادب واحرام) بھی کہا جاتا ہے اجمالاً پانچ قشم کے ہیں یا کم از کم ہم ابھی ان کی پانچ اقسام کو جانے ہیں۔ ان ہیں سے ایک "حقیقت" ہے "حقیقت" کی اصطلاح کوہم" دانائی" یا "دریافت حقیقت کا نئات" بھی کہتے ہیں۔مطلب یہ ہے کہانسان میں ایک ایسا ربحان موجود ہے کہ تھائق جسے کہ وہ ہیں ان کے کشف کرنے کا ربحان حقائق اشیاء کا ادراک "کے سا بھی علیہ" یعنی جسے وہ حقیقت میں ہیں یہ کہانسان اشیاء کا ادراک "کے سا ہو جود" اور اشیاء کوان کی حقیق ہاہیت کے مطابق دریافت کرے مطابق دریافت کرے شیم ایک میں ایک میں کرے۔ پینمبر اکرم صلی اللہ علیہ وا کہ وسلم کے مشہوب دعاؤں میں سے ایک میں کرے۔ پینمبر اکرم صلی اللہ علیہ وا کہ وسلم کے مشہوب دعاؤں میں سے ایک میں آئے فرمایا کرتے ہے:

#### اللهم ارنا الاشياء كماهي

''یاالله! ہمیں اشیاء کو وہیا ہی دکھا جیسی کہ وہ ہیں۔''

جے حکمت اور فلسفہ کہتے ہیں بنیادی طور پراس کا ہدف یہی ہے۔انسان جو فلسفہ کی طرف آیا ہے تو اصولی طور پراس کی بنیاد یہی حس ہے کہ وہ حقیقت اور حقائق اشیاء کو جاننا چاہتا ہے اس حس کا نام ہم "حص فلسفی" بھی رکھ سکتے ہیں جا کے جاننا چاہتا ہے اس حس کا نام ہم "حص فلسفی" بھی رکھ سکتے ہیں چاہے ہم اسے حقیقت جوئی کہیں یا مقولہ حقیقت کا نام دیں یا عنوان فلسفی کے جو بوعلی تحت دیکھیں یا آسے دانائی کے زمرے میں قرار دیں۔ ایک جملہ ہے کہ جو بوعلی

سینا نے استعال کیا ہے اور ریتجبیر استعال کرنے والا وہ قدیم ترین مخص ہے اور مجھے معلوم نہیں کہ اس سے پہلے اسی تعبیر کا وجود تھا یا نہیں البتہ بعد میں شخ اشراق اور دیگر افراد نے اسے استعال کیا ہے۔ فلنے کے مقصد اور مرف و غایت کے نتیج کے اعتبار سے فلنے کی تعریف کرتے ہوئے وہ کہتا ہے:

صيرورة الانسان عالما عقليا مضاهيا للعالم العيني

یعن فلفی بننے کا حتی نتیجہ یہ ہے کہ انسان خود اس عالم مادی و ظاہری ہی
کی مانند آیک عالم عقلی' بن جائے یعنی اس' عالم عینی' اور مادی کو اس طرح سمجھے
اور دریافت کر کے کہ جس طرح وہ حقیقت میں ہے اور بعد میں وہ خود ایک
کائنات بن جائے' لیکن وہ عالم بیرون' عالم عینی سے خارج ہوگا' اگرچہ نیہ عالم جدید وہی جہان عینی ' عالم مادی' ہے' البتہ بیاس کی عقلی صورت ہے۔

ریحقیقت اور حقیقت جوئی فلاسم کی نظر میں انسان کا کمال فطری ہی ہے کا انسان جبلی اور فطری طور پر کمال فطری کا طالب ہے لیتنی حقائق جہان کو جانے کا متلاثی ہے۔ اس طرح کے رجحانات انسان میں حقیقت عالم تک رسائی کے لئے موجود ہیں۔

علم نفیات میں بھی اس پر حسی حقیقت جوئی یا حسی جبتو کے نام سے بحث کی جاتی ہے۔ جب کسی مسئلے کو ایک وسیع سطح پر پیش کیا جاتا ہے تو اس کا نام ''حس کا وشن' یا ''حس جبتو' رکھا جاتا ہے اور بیروہ چیز ہے کہ جو دویا تین سال کے بچول تک میں موجود ہوتی ہے البتہ مختلف بچوں میں مختلف سطح کی ہوتی ہے۔ بچہ جب تین سال کا ہوتا ہے تو طرح طرح کے سوال بوچھتا رہتا ہے تعلیم و تربیت میں تین سال کا ہوتا ہے تو طرح طرح کے سوال بوچھتا رہتا ہے تعلیم و تربیت میں

ماں باپ کو ہدایت کی جاتی ہے کہ جہاں تک ہو سکے اپنے بچوں کے سوالوں کا جواب دیں اور انہیں چھڑک نہ دیں۔ نادان اور بے توجہ ماں باپ جب دیکھتے ہیں کہ ان کا تین چار سالہ بچہ ہمیشہ سوال ہی کرتا رہتا ہے تو وہ اسے آیک فضول حركت تصور كرتے بين اور كہتے بين "خاموش ہو جاؤ" كيا فضول سوال جواب كر رہے ہو' البتہ ایسا طرز عمل غلط ہوتا ہے۔ بیٹس سوال ہے تلاش حقیقت کی خس ہے حس حقیقت جوئی ہے جواس میں ابھی اٹھی اور بیا ہوئی ہے اور وہ یو چھتا ہے اور حق رکھنا ہے کہ یو چھے یہاں تک کہ اگر وہ ایس چیز وں کے بارے میں یو چھے کہ جس کا آپ جواہ پنہ دے سکیں یا جس کا جواب وہ سمجھ نہ سکے تب بھی اسے و انٹنا ' جھڑک دینا یا اس کی اس جس کو دیا دینا درست نہیں ہے اور اس کا پیہ جواب نہیں کہ خاموش ہو جاؤ' جس قدر مکن ہواس کا جواب دینا جاہئے۔ یہاں تک کہ کہا جاتا ہے کہ بیچے کی بہت می شرارتیں ای حس کی وجہ سے ہیں کیونکہ بیچے کا شرارتی ہونا بھی ایک مسلہ ہے جس چیز تک بھی چینیا ہے اس کو چھیڑتا ہے مجھی اس چیز کواس پر مارتا ہے مجھی اس کواس پر گرا تا ہے کیا انسان فطر قاشرارتی ہے؟ جب وہ بڑا ہوجاتا ہے تو کیا اس کی اصلاح ہو جاتی ہے یانہیں؟ کہتے ہیں کہ پیہ اں حن '' حقیقت شنای'' کا متیجہ ہے'وہ چاہتا ہے کہ اسے یعنی کی چیز کواس پر مار كروكيك كيا بوتا ہے؟ اب بم جواليانبين كرتے بين توبياس لئے ہے كہ بم جائے میں کہ کیا ہوتا ہے۔ ہم بارہا تجربہ کر بچے میں البذا ہارے لئے مناحل شدہ ہے کین اس کے لئے بیدمسکد ابھی واضح نہیں ہے۔ انسان کے اندرسوال پیدا ہونا اپی جگدایک اہم مسئلہ ہے فلاسفہ اس کو ایک بالاتر سطح پر پیش کرتے ہیں ،

ماہرین نفسیات اس کوعمومیت دیتے ہیں' یہاں تک کہ بیچے کوبھی اس میں شامل کرتے ہیں' بہرحال انسان حقیقت اور حقائق کو جاننے کا رجحان رکھتا ہے۔ ابو ریجان بیرونی کا ایک معروف واقعہ ہے جوشاید آپ نے سنا ہو۔ وہ مرض الموت میں ہتلا تھے ان کا ایک ہمسار فقیہ تھا' وہ ابور بحان کی عمادت کے لئے آیا۔ اس نے دیکھا کہ وہ بسر پر بڑے ہیں اور روبہ قبلہ لیٹے ہوئے ہیں اور زندگی کے ت خرى سانس لے رہے ہیں۔ ابور یحان نے اسپے اس بمسائے سے وراثت كا ا بک شرعی مسئلہ ہو چھا۔ اس فقیہ کو تعجب ہوا اور کہنے لگا کہ بیکون سا وقت ہے مسئلہ یو چھنے کا؟ ابور بحان کہنے گئے مجھے معلوم ہے کہ میں مرر ما ہول کیکن آپ سے بیر مسلد يوجه ربا مول اگر ميل اس مسلد كاجواب جان كرمر جاؤل تو بهتر ب يا نه ہ جانتے ہوئے مر جاؤل تو بہتر الی واضح ہے کہ جان کر مرنا بہتر ہے .... ابو ریجان کہنے لگا پھراس کا جواب بتائیں؟ توان نے جواب دیا ۔ اس فقیہ کا کہنا ہے کہ میں ابھی واپس اینے گھر نہ پہنچا تھا کہ ابور پیان کے گھر سے عورتوں کے رونے کی آواز آنے لگی۔ بہرحال بیانسان میں موجود ایک حس ہے جنہوں نے ا بنی اس حس سے کام لیا ہے اور اسے زندہ رکھا ہے وہ اس مرحلے تک جا پہنچتے ہیں کہ کشف حقیقت کی لذت ان کے لئے ہر دوسری لذت سے بردھ کر ہوتی ہے۔ دوسر لفظوں میں لذت علم ان کے لئے ہرلذت سے بالاتر ہوتی ہے (اس کی وضاحت اس لئے زیادہ کر رہا ہوں تا کہ آپ جان لیں کہ بیانسان کے بارے میں ایک حقیقت ہے اور اس کا تحلیل ور پہت ضروری ہے۔ میں قبل ازیں بیہ کہد چکا ہوں کہ انسان کا موضوع ووسے ہرموضوع سے زیادہ توضیح وتفسیر کا

مختاج ہے)۔

جہۃ الاسلام سیدمحہ باقر شفتی اصفہانی مرحوم کے بارے میں بھی ایک واقعہ ہمارے قدماء نے نقل کیا ہے اور بالکل ایبا ہی واقعہ پاسچر کے بارے میں بھی ہے۔ جناب سید باقر مرحوم کی شب زفاف تھی جب دہمن کا ہاتھ دلہا کے ہاتھ میں دے دیا جاتا ہے اور پھر عام طور پرعورتیں دہمن کو تجلہ عروی (وہ خاص کمرہ جو دہمن کے لئے آ راستہ کیا جاتا ہے) میں لے جاتی ہیں اس وقت جناب سیدمحہ باقر کسی دومرے کمرے میں چلے گئے تا کہ جب عورتیں چلی جا کیں تو پھر دہمن کے اور کسی کہ موقعے سے کیوں نہ فاکدہ اٹھایا جائے اور پاس جا کیں ' تو انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں چلی گئیں دہمن بچاری تنہا مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں چلی گئیں دہمن بچاری تنہا مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں چلی گئیں دہمن بچاری تنہا مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی شش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی شش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی شش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی شش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا کہ دہ سہاگ رات کو اپنی داہن کو بھول گئے۔

پاتچر کے بارے میں بھی ایسا ہی واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہتے ہیں کہ اس کی بھی شب عروسی تھی ایک گفتہ دلہن کے پاس جانے میں باقی تھا اسے موقع مل گیا اور وہ اپنی لیبارٹری میں چلا گیا اور ایسا مصروف ہوا کہ ضبح تک وہیں کام میں مگن رہا اور بھول گیا کہ بیتو اس کی سہاگ رات تھی۔

آب بیدکیا ہے؟ بید تقائق ہیں بیدس کم وہیش سب انسانوں میں موجود ہوتی ہے البتہ دیگر حسول کی طرح کسی میں زیادہ کسی میں کم ۔ نیز بیہ بات اس امر سے مربوط ہے کہ انسان نے اسے کس حد تک پردان چڑھایا ہے البذا انسان کو علم

اور جاننے کی وجہ سے غیر انسان پرترجیج دی جاتی ہے۔ انگلتان کامشہور اور ہر دلعزیز فلسفی اسٹوارٹ کہتا ہے: ''اگر انسان دانا ہو اور مفلس ہوتو وہ اس احق سے بہتر ہے کہ جوخوشحال ہؤاکی رنجیدہ و بے حال سقراط کو ایک موٹے سئور پرترجیج حاصل ہے۔''

الیی سب باتیں انسان کے حقیقت کے متلاثی ہونے کی اہمیت کو واضح کرتی بین کیونکہ دانائی کا آخر کار کیا معنی ہے؟ یہی آگاہی کا نئات کی تہہ تک پیٹینا' دنیا کو سجھنا اور جاننا۔

## ٧ نيكي وفضيات كي **طرف** رجحان

انسان میں ایک اور بھی رجھان ہے کہ جے نیکی و فضیلت کی طرف رجھان کہا جا سکتا ہے۔ بیدر جھان اخلاقی بہلوکا جائل ہے بیدوہی ہے کہ جسے ہم اپنی اصطلاح اور روز مرہ میں اخلاق کہتے ہیں۔ انسان بہت ہی چیزوں کی جانب رغبت رکھتا ہے اس لئے کہ وہ اس کے لئے فاکدہ مند اور منافع بخش ہیں۔ انسان دولت سے رغبت رکھتا ہے اس لئے کہ وہ اس کے لئے منافع بخش ہے اس کی مادی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے بیدا یک ذریعہ ہے۔ اپنے فائدے اور منافع کی طرف انسان کی رغبت خود محوری اور خود خواہی ہے بیجی انسان ایک چیز کی طرف رہان رکھتا ہے کہ جسے وہ اپنے لئے حاصل کرنا چاہتا ہے تاکہ وہ اپنے سلسلہ رجان رکھتا ہے کہ جسے وہ اپنے سلسلہ حیات کو چاری وساری رکھ سکے (البتدایک زندہ موجود کا اپنی زندگی کی بقاء کی حیات کو چاری وساری رکھ سکے (البتدایک زندہ موجود کا اپنی زندگی کی بقاء کی

طرف رجمان کیا ہے؟ اور اس میں کیا راز ہے؟ بدای جگہ پر ایک مسلہ ہے)۔ اس سطح تک تو اس بات کا تجزیه کسی حد تک آسان ہے کیکن بعض امور ایسے ہیں كدانسان ان كى طرف رجحان ركھتا ہے اس ليے نہيں كديداس كے لئے فائدہ مند ہیں' بلکہ اس لئے کہ وہ عقلی اعتبار سے فضیلت و نیکی کے زمرے میں آتے ہیں۔ خرخواہی حسی ہے جبکہ فضیلت غیرعقلی ہے فضیلت مثلًا انسان کا سیائی کی طرف رجحان اس لحاظ سے کہ وہ سچائی ہے اس کے مقابلے میں جھوٹ سے نفرت ' اس طرح انسان کا تقوی اور یا کیزگی کی طرف رجان۔ مجموعی طور پر وہ تمام ر جحانات جن کا شار فضیات میں ہوتا ہے دوقتم کے ہیں بعض انفرادی ہیں اور بعض ساجی انفرادی مثلاً واتی نظم و ضبط نفس پر قابور کھنا اور اسی طرح اور بہت سے انفرادی اخلاقی کے مفاہیم کیل تک کہ شجاعت بھی کہ جو ہز دلی کے مقاملے میں ہوتی ہے اس سے مراد زور بازو مہیں کیونکہ وہ اخلاق کی تعریف سے ماہر ہے۔ سابی رجحانات مثلاً دوسروں کے ساتھ تعاون اور ان کی مدد ایک دوسرے کے ساتھ ل کر کسی معاشرتی یا ساجی کام کی انجام دہی کے سان اور نیکی کی طرف رغبت اور قربانی کا رجحان ذاتی مفاد کے مفہوم میں نہیں آتا کیونکہ قربانی کا جذبہ لیعنی اینے آپ کو قربان کر دینا' یہاں تک کہ اپنی جان سے گزر جانا۔ اسی طرح الثار كي طرف رجيان:

و يو ثرون على انفسهم و لو كان بهم خصاصة "وه ايار كرت موك اپ آپ پر دومرون كوتر جي دي " جبك ده خود ضرورت مند بين "(حرو) و يطعمون الطعام على حبه مسكينا و يتيما و اسيرا انسا نطع مكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكورا

"وہ اللہ کی محبت میں مسکین بیٹیم کو کھانا کھلا ویتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہم نے تہمیں اللہ کے لئے کھلایا ہے اور ہم تم سے کہتے ہیں گرار بدلہ) اور شکریہ کے خواہش مند نہیں ہیں۔"

کسی جزا (بدلہ) اور شکریہ کے خواہش مند نہیں ہیں۔"

#### س<sub>ام</sub> حسن و جمال کی طرف رجحان

انسان میں حن و جمال کی طرف رجان موجود ہے۔ اب یہ چاہے حن پہندی کے لحاظ سے ہو چاہے خلیق حس کے حوالے سے کہ جس کا نام فن و ہنر (Art) ہے۔ یہ بھی انسان کے اندر موجود ایک رجان ہے اور کوئی شخص بھی اس احساس سے عاری نہیں ہے۔ انسان اگر لباس بھی پہنتا ہے تو کوشش کرتا ہے کہ تاحدامکان وہ اسے ایجا گھے۔

جب انسان ایک عمارت تغیر کرتا ہے پہلے مرطے میں تو گری و سردی سے بہتے کے لئے بنا تا ہے کیکن سے بہتے کے لئے بنا تا ہے کیکن ہمیشہ اس کی تغیر میں اپنی حس حسن پندی کو آمیختہ کر لیتا ہے۔ اس کی ہمیشہ بیہ خواہش ہوتی ہے کہ عمارت و کیلنے میں بھلی گئے فرنیچر اچھا ہو کروں میں قالین خواہش ہوتی ہے کہ عمارت و کیلنے میں بھلی گئے فرنیچر اچھا ہو کروں میں قالین خوبصورت ہوں۔ بیتمام تر زیبائی اور حسن کی طرف رجحان انسان کے اندر موجود

ہے۔ انسان خوبصورت قدرتی مناظر کو پہند کرتا ہے جب صاف وشفاف پانی کو دیکھتا ہے یا جب سی آبشار پرائی کی نظر پرتی ہے یا کسی دریا کو دیکھتا ہے تو وہ لطف اندوز ہوتا ہے چنانچہ وہ قدرت کے خوبصورت مناظر سے مخطوظ ہوتا ہے۔ آسان کی طرف اس کی نظر اٹھتی ہے افق کو دیکھتا ہے پہاڑوں کا نظارہ کرتا ہے تو ان سب چیزوں سے وہ لطف اندوز ہوتا ہے یہ چیزیں اسے بھل لگتی ہیں۔ اس طرح سے فن و ہنر (Art) کا مسکلہ ہے اور بیوہ حسن ہے کہ جوانسان خود تخلیق کرتا ہے۔ وہ پیزیں کہ جنہیں قدیم زمانے سے فنون لطفہ کہا جاتا ہے جسے خطاطی ہے جو بہت قدیم فن ہے۔ بہت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی ہو بہت قدیم فن ہے۔ بہت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی انہیت ہے اسے وہ مخفوظ رکھتا ہے کسی نہایت ویدہ زیب خط میں لکھا گیا قرآن ان گرانسان نے دئ مرتبہ بھی دیکھا ہوتو گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے اگرانسان نے دئ مرتبہ بھی دیکھا ہوتو گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھا ہوتو گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے گیارہ ویں دفعہ بلکہ سینئلوں مرتبہ بھی دیکھنے کی خواہش اس کے دل میں رہتی ہے۔

ہمارے والد مرحوم رضوان اللہ علیہ کہ جن کا اپنا خط بھی خوب تھا' آئییں خطاطی سے بہت لگاؤ تھا' کہا کرتے تھے کہ بہت خوبصورت خط میں کوئی قرآئی نسخہ میرے ہاتھ میں ہوتو میں اس کی تلاوت نہیں کرسکنا' کیونکہ اس کے خط اور حسن میں ایسا کھو جاتا ہوں کہ پڑھنہیں پاتا۔ روضہ امام رضا علیہ السلام میں ایوان مقصورہ کے باہر ایک کتبہ لکھا ہے ویدہ زیب خط کا بیا یک فن پارہ ہے۔ بیا یک بڑا ما ساکتبہ ہے جو ایوان کی پیشانی پرلگا ہے' آسے بالیسفر نے جو گوہر شاد کا بیٹا تھا' کھا ہے۔ اس نے خود اسے کتے کے آخر میں لکھا ہے:

كتبه بايستنقر بن شاه رخ بن امير تيمور گوركان

گوہر شادشاہ رخ کی بیوی تھی بایسنقر اس کا بیٹا تھا۔ اس کا بیکتبہ خط ثلث بیں ہے۔ بایسنقر کا خط بے مثال ہے نداس سے پہلے کسی نے خط ٹلث بیں الی تحریر پیش کی ہے نداس کے بعد کوئی اس جیسا لکھ سکا ہے حالانکہ علی رضاعبای ایک ایسا خطاط گزرا ہے کہ جوشاہ عباس کے زمانے بیس تھا اور غیر معمولی طور پر اچھا خطاط تھا' اس کے خطاطی کے فن یارے آئے بھی اصفہان یا پھر قم (ایران کے دواہم شہر) بیس شاہ عباس کے مقبرے میں موجود ہیں کہ جونہایت دیدہ زیب ہیں' لکین اس کے باوجود بایسنقر کے پائے تک نہیں پہنے کئے۔ قرآن بذات خود الہی نشانیوں میں سے ایک ہے اس کا اپنا ہی صن ہے' یعنی فصاحت و بلاغت ہے اور' نشانیوں میں سے ایک ہے اس کا اپنا ہی صن ہے' یعنی فصاحت و بلاغت ہے اور' قرآن کو عامل زیبائی قرآن کو عامل زیبائی اسباب میں سے ایک ہے' اس کا عامل زیبائی لینی فصاحت و بلاغت مجرنما ہے۔

غرضیکہ حسن کی طرف رجان اور خوبصورتی کے مظاہر کی طرف کشش بھی انبان کے رجانات میں سے ہے۔

م. تخلیق اورایجاد کار جحان

چوتے نمبر پرتخلیق وایجاد کا رجان ہے انبان میں چیزوں کو ایجاد کرنے کا رجان موجود ہے۔ الی اشیاء جو وجود نہیں رکھتیں انسان جا ہتا ہے کہ انہیں وجود میں لائے۔ اگرچہ یہ بات درست ہے کہ انسان نے اپنی روز مرہ ضرور بیات کو پورا کرنے کے لئے صنعت وحرفت اور ایجاد وابداع کا کام کمیا ہے کیکن جس طرح علم انسان کے لئے زندگی اور معاش کا ذریعہ بھی ہے اور پذات خود مطلوب و

مقصود بھی ہے ایجاد و تخلیق کی بھی یہی صورت ہے۔ آئ کل اس مسئلے پر بہت
بحث کی جاتی ہے کہ آیا علم بڑائے علم ہے یا علم برائے زندگی ہے؟ جواب یہ ہے
کہ دونوں مطلوب بین لیعن علم انسان کے لئے مطلوب بالذات بھی ہے اور مطلوب بالغیر بھی ہے۔ مقصد یہ ہے کہ علم بالذات بھی مطلوب ہے اور انسانی مطلوب بالغیر بھی ہے۔ مقصد یہ ہے کہ علم مشکلات کوحل کرنے کے لئے آیک ذریعہ کے طور پر بھی۔ اس اعتبار سے کہ علم دریافت اور کشف ایک حقیقت ہے مطلوب بالذات ہے اور اس لحاظ سے کہ یہ ایک طاقت و وانائی ہے۔ بقول۔

توانا بود ہر کہ دانا بود

و جوصا حصالم ہے وہ طاقتور ہوتا ہے۔"

زندگی کی مشکلات حل کرنے کا ذریعہ ہے مطلوب بالغیر ہے تخلیق و ابداع بھی اس طرح ہے۔ آپ نے طلبہ کے بارے میں مشاہدہ کیا ہوگا اور جانتے ہوں گے کہ جب ایک طالب علم کوئی چیز تخلیق یا بجاد کرتا ہے تو وہ کتنا خوش ہوتا ہے اور اپنے آپ میں ایک خاص حیثیت کا احساس کرتا ہے۔ جب آپ اسے کوئی دستکاری کا کام کرنے کے لئے دیں تو وہ بہت خوش ہوتا ہے اور چاہتا ہے کہ اس سے ایک نئی چیز تخلیق کرنے مجموعی طور پر ابداع و ایجاد جس شعبے میں ہو ایک فتم کی تخلیق ہے۔ بعض افراد کو آپ کہتے ہیں کہ وہ تخلیقی امتیاز و صلاحیت رکھتا ہے کینی طرز تدریس میں اس کا امتیازی اور بے مثال اسلوب ہے۔ دیگر اشخاص ممکن ہے فقط دوسروں کی روش اور اسلوب کی چیروی کریں' لیکن اس دیگر اشخاص ممکن ہے فقط دوسروں کی روش اور اسلوب کی چیروی کریں' لیکن اس

كريں - مجموع طور ير اجتماعي يروكرامون مملكت كو چلانے كے طور طريقوں شبري منصوبہ بندی اور وہ امور جن میں بلدیہ کے لئے منصوبہ بندی ضروری ہوتی ہے۔ اسی طرح کتب کی تالیف وتصنیف میں ہم دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ موجود اور نوآ ورد''خلاق' جبکه بعض دیگر محض پسرانی روش کی تقلید کرتے ہیں' بالخصوص کتابوں میں بیتقلیدی پہلوزیادہ نمایاں ہے۔مشہور ضرب المثل ہے کہ ' چھپی ہوئی كتابول كو پيم سے كتابت كرتے ہيں اور كتابت شده كو پيم جھاب ديتے ہيں' يعني چھی ہوئی کتابوں میں سے بعض باتیں اخذ کرتے ہیں اور تدوین کر لیتے ہیں اور اس کو دوبارہ جھاپ دیتے ہیں۔ واضح سی بات ہے کہ پر کام تخلیقی نہیں ہے لیکن بعض افراد کی کتابیں تخلیقی ہیں اورانسان میں بیرر جمان موجود ہے کہ وہ حیابتا ہے کر تخلیق کار ہو۔نظریات میں معاملہ آن سے بالاتر ہے کوئی شخص ایک نظریہ کی تخلیق کرتا ہے بعد میں اسے ثابت کرتا ہے دوس لوگ اس کے نظریے کو قبول کرتے ہیں۔ بیخودا بنی جگہ پرایک طرح کی قدرت اور صلاحیت ہے مثلاً وہ مخص کہ جس نے ''جوہری حرکت'' کے نظریے کی تخلیق کی' بعد میں اس کو ثابت کیا اور اب دوسرے اس کی پیروی کررہے ہیں۔البتہ بعض اوقات یہ دو تین رجان آپس میں مل جاتے ہیں' مثلاً جب کوئی حافظ کی طرح اشعار کی صورت میں ایک نئی چز تخلیق کرتا ہے تو اس نے ایک ہی وقت میں دو کام سرانجام دیتے ہیں' ایک بید کہ وہ ایک نئی چیز کو وجود میں لایا ہے اور تخلیق حس کی تشنگی کو بجھایا ہے اور دوسرا پیر کہ چونکہ ا کے خوبصورت اور حسن چز کو بعنی خوبصورت شعر کومعرض وجود میں لایا ہے اپنی ''حس زیبائی'' کے شوق کو بھی اس نے سیراب گیا ہے اور ممکن ہے کہ اس کی

''تلاش حقیقت'' کی حس کو بھی تسکین حاصل ہوئی ہو۔

۵\_ عشق وعبادت

پانچویں چیز کا نام ہم نے عشق وعبادت رکھا ہے البتہ ہم ابھی اپنی پہلی بات کی طرف آتے ہیں۔

ہم نے کہا کہ اس کا تئات میں کوئی موجود بھی ایسانہیں ہے جو انسان سے زیادہ نشری وتوضیح کامخاج ہو۔ چونکہ انسان میں ایسی چیزیں پائی جاتی ہیں جو غیر انسان میں موجود نہیں اور اس میں ایسی پیچید گیاں بھی پائی جاتی ہیں جن کی تشریح آسان کام ٹیس بلکہ انتہائی دشوار ہے اور یہی وجہ ہے کہ انسان کو''عالم صغیر'' ویعنی'' چیوٹی کا تئات لیعنی' جیوٹی کا تئات خود آیک کا تئات ہے۔ عرفاء ''عارف باللہ'' اس چیز کو قبول نہیں کرتے کہ انسان ''عالم صغیر'' ہے وہ کہتے ہیں کہ کا تئات ''عالم صغیر' ہے وہ کہتے ہیں کہ کا تئات عالم صغیر ہے جبہہ خود انسان ایک کھل کا تئات ''عالم آکبر'' ہے۔ مولوی کہتا ہے:

عیست اندر خانہ کا اندر شہر نیست
عیست اندر جوئی کا اندر شہر نیست
"گھرشہر کا جز ہے جو کچھ بھی گھر میں ہے یقیناً شہر میں پایا
جاتا ہے لیکن ممکن ہے کہ شہر میں بعض چیزیں الی ہوں جو
گھر میں نہ پائی جاتی ہوں۔"
گھر میں نہ پائی جاتی ہوں۔"
"داس طرح جو کچھ ایک چھوٹی می ندی میں ہے دریا میں یقیناً

وه پایا جاتا ہے۔

اس کے بعد نتیجہ اخذ کرتے ہوئے کہتا ہے:

این جہان جوی است دل چون نھر آب این جہان خانہ است دل شہری عجاب ''یہ جہان''کائنات'' چھوٹی سی ندی کے مانند ہے اور دل دریا ہے۔ یہ جہان''کائنات'' گھر کی طرح ہے اور دل

عجائبات کے شہر کی مانند۔''

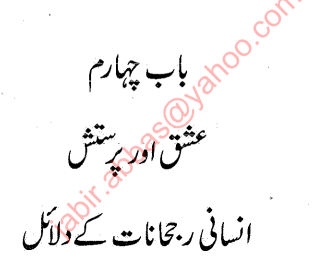
یعنی اس مے بیکس بینہیں کہا جا سکتا کہ دل گھر کی مانند ہے اور کا نئات شکسا ہے

ایک شهر کی طرح۔

میرا مقصد انسان کی اہمیت کو اجاگر کرنا ہے کہ انسان میں بہت کی چیزیں ایسی ہیں جو تشریح کی محتاج ہیں اور انسان کو غیر پیچیدہ اور محلوق اور سادہ سمجھنا غلط فہمی ہے جبکہ بہت سے اس غلطی کے مرتکب ہوئے ہیں فی الحال وہ موضوع کہ شاید جس کی وضاحت زیادہ ضروری ہے ''عشق وعبادت' ہے اور درحقیقت خود''عشق' ہی تشریح طلب ہے۔انسان میں عشق کا ظہور خود ایک عجیب وغریب اور دشوار مسئلہ ہے کہ جو بہت زیادہ تشریح کا محتاج ہے۔ بعض لوگ ''عشق' کو ایک طرح کی شہوت ہجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ عشق جنسی جبلت کی جوانی کیفیت کا نام ہے اور اس کے علاوہ پھے بھی نہیں' یعنی اس کی ابتداء جنسی جذبہ ہے اور انتہاء بھی یہی ہے۔ دوسر نظریے کے قائل لوگ کہتے ہیں کہ عشق جنسی جذبہ ہے اور اس کے علاوہ پھے بھی نظریہ کے قائل لوگ کہتے ہیں کہ عشق جذبہ ہے اور انتہاء بھی یہی ہے۔ دوسر نظریہ کے قائل لوگ کہتے ہیں کہ عشق جذبہ ہے اور انتہاء بھی یہی ہے۔ دوسر نظریہ کے قائل لوگ کہتے ہیں کہ عشق جذبہ ہے اور انتہاء بھی ہو جاتا ہے

اور جنسی جذبہ ختم ہوکر ایک روحانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے۔ ایک اور نظریہ یہ بھی ہے کہ جو بنیادی طور پر دوقتم کے عشق کا قائل ہے ایک جسمانی عشق کہ جس کی ابتداء بھی جسمانی ہے اور دوسرا رُوحانی عشق جس کی ابتداء بھی روحانی ہے۔ روحانی ہے اور دوسرا رُوحانی عشق جس کی ابتداء بھی روحانی ہے۔

عشق خصوصاً جہاں عبادت و پرستش کے ہمراہ ہؤ بلکہ ہر وہ مخص جو حقق عشق کے مرحلے تک پہنچ جائے 'پستش و ملزوم ہیں ' حقیقت میں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہو سکتے اور آپس میں لازم و ملزوم ہیں ' ہجرحال انسان میں عشق و پرستش کا مسلہ بہت زیادہ تشری ' تجزیہ اور توضیح کا محتاج ہے۔ شخصی کرنی چاہئے کہ واقعاً اس کے کیا عوامل ہیں؟ آیا قدیم زمانے سے بیا جو افلاطون کے نام سے جو افلاطون سے منسوب کی گئی ہے اور آج کل بھی عشق افلاطونی کے نام سے جانی جاتی ہے درست ہے یا نہیں؟ کیا واقعاً انسان میں عشق کے لئے کوئی غیر مادی اور آج میں عشق روحانی بھی پایا جاتا ہے مادی اور آگر ہے تشق روحانی بھی پایا جاتا ہے اور آگر ہے تشق روحانی بھی پایا جاتا ہے اور آگر ہے تو وہ کونسا جذبہ ہے؟



ہماری بحث انسان میں پائے جانے والے ان رجھانات کے بارے میں تھی کہ جوحیوان میں موجود نہیں۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ انہی رجھانات کی وجہ سے '' انسان' تشریح وتفییر اور فلفے کے لئے ایک اہم موضوع بن گیا ہے۔ چپار رجھانات کے بارے میں ہم پہلے وضاحت پیش کر چکے ہیں' اب ایک اور رجھان کی جانب مخضر طور پر اشارہ کرتے ہیں۔ بیر رجھان وہی چیز ہے کہ جس کا مام' دعشق و پرستش' رکھا جا سکتا ہے۔

اس بات کی توضیح عرض کرتا چلوں' جو چیز انتہائی طور برمحسوں کی جاسکتی ہے وہ بدہے کہ انسان میں ایک ایسی چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جسے ہم' 'عشق'' کے نام سے یاد کرتے ہیں سی محبت سے ایک بالاتر چیز کا نام ہے۔ عام طور سے جذبہ محبت ہرانسان میں پایا جاتا ہے۔ انسان میں کئی طرح کی محبیس موجود ہیں' مثلاً دوستوں کے درمیان ہاہمی محبت مرید کی ایسے مرشد' پیر کی مرید سے محبت' بیوی اور شوہر کے درمیان محبت' والدین اور اولا ہے کے درمیان محبت' ان کا شارمعمول کی محبتوں میں ہوتا ہے کیکن انسان میں ایک اور چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جے عشق کہتے ہیں۔عربی میں بدلفظ "عشقہ" سے لیا گیا ہے" "عشقہ" اس میل کو کہتے ہیں کہ فاری میں جس کا نام'' پیچک'' ہے کینی آ کاس بیل۔ بیبیل جس چیز تک بھی پہنچتی ہے'اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے' مثلاً جب کسی درخت یا گھاس تک پہنچتی ہے تو اس طرح اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے کہ اسے اپنے چنگل میں جکڑ لیتی ہے اس کو کمل طور سے اپنے قابو میں کر لیتی ہے۔ اس طرح کی ایک حالت انسان میں بھی پیدا ہو جاتی ہے اور اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ معمول کی محبت

کے برمکس عشق انسان کو اس کی روزمرہ زندگی کے معمول سے خارج کر دیتا ہے اس کی نیندحرام کر دیتا ہے اور کھانا پینا اس سے چھوٹ جاتا ہے اس کی تمام تر توجہ کا مرکز اس کا معثوق بن جاتا ہے۔ ان کے درمیان ایک طرح کی وحدت و یکتائی وجود میں آ جاتی ہے عشق اسے ہر چز سے کاٹ دیتا ہے اور اس کی توجہ کو صرف ایک چیز کی جانب مرکوز کر دیتا ہے اس طرح کہ اس کے لئے سب پچھ معشوق کی ذات ہو جاتی ہے ایس شدید محبت کوعشق سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حیوانات میں اس کیفیت کا مشاہدہ نہیں کیا گیا ہے۔ ان میں زیادہ سے زیادہ جو احساسات اور جذبات یا ہے جاتے ہیں وہ ای حد تک ہیں کہ جو والدین ٔ اولا دیا میاں بیوی کے درمیان پائے جاتے ہیں غیرت وحمیت وغیرہ جو کچھ بھی ان میں یایا جاتا ہے تھوڑا بہت حیوانات میں بھی موجود ہے لیکن بہصورت حال اس مخصوص انداز میں صرف انسان میں ہی یائی جاتی ہے۔عشق حقیقت میں کیا چیز ہے؟ بذات خود فلیفہ کا موضوع ہے۔ بوعلی سینا نے عشق کے موضوع پرمستقل طور سے ایک گناب تصنیف کی ہے اس طرح ملا صدرانے اپنی گناب 'اسفار' کے النہات کے باب میں قریب قریب جالیس صفحات حقیقت عشق کے لئے مختص کئے ہیں کہ بیحالت جوانسان میں پیدا ہو جاتی ہے کیا ہے؟ جس طرح کہ آج كل يدمسك نفسيات مين بهي زير بحث ب كواس حالت كا تجزيد كيا جائ كوانيان میں یائی جانے والی بیرحالت کیا ہے؟

## حقیقت عشق کے بارے میں نظریات

اس سليل ميں مختلف نظريات يائے جاتے ہيں ' بعض نے تو اسے أيك خاص قشم کی بیاری یا عارضہ کہہ کر جان چیٹرانے کی کوشش کی ہے اور کہا ہے کہ بیہ ایک طرح کا عارضہ اور مرض ہے۔ البتہ ہے کہا جا سکتا ہے کہ عشق کو بہاری تصور کرنے والوں کے نظریے کا ابھی تک کوئی جامی نہیں ہے بلکہ نہ صرف اسے بماری نہیں سمجھا جاتا ہلکہ ایک نعت خیال کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد بیرمسئلہ پیش آتا ہے کہ مجموی طور برعشق صرف ایک ہی قتم کا ہے یا اس کی دوقتمیں ہیں؟ بعض نظریات کے مطابق عشق کی فقط ایک ہی قتم ہے اور وہ جنسی عشق ہے اس کی بنیاد عضوی اور حیاتیاتی (Organic & Psychologic) ہے اور یہی ایک قتم ہے۔ ان کے نزدیک جتنے بھی عشق اس دنیا میں موجود تھے اور موجود ہیں اینے تمام تر اثرات اورخصوصیات کے ساتھ رومانوی عشق ہیں۔ دنیا کے ادبی شاہکار الیی عشقیہ داستانوں سے بھرے بڑے ہیں کیکن مجنوں کی داستان کے مانند یہ تمام عشق جنسی نوعیت کے ہیں اور اس کے علاوہ کچھنہیں۔ایک اور گروہ ہے کہ جو ایک انسان کا دوسرے انسان سے عشق کہ جواس وقت زیر بحث ہے کوبھی دوسم کا سمجھتا ہے مثلاً بوعلی سینا 'خواجہ نصیرالدین طوسی اور ملا صدراعشق کی دواقسام کے قَائل ہیں۔

بعض عشق کوجنسی سجھتے ہیں کہ اس کوعشق حقیقی کے مقابلے میں عشق مجازی سے تعبیر کرتے ہیں۔ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ بعض عشق روحاتی نوعیت

ے ہیں اور روحانی ہیں بینی در حقیقت دور وحوں کے در میان ایک طرح کی کشش (Attraction) پائی جاتی ہے۔ جسمانی عشق میں جنسی جذبہ کار فرما ہے کہ جو معثوق تک پہنچنے اور جنسی خواہش کی تسکین کے بعد خود ہی ختم ہو جاتا ہے اس کا انجام یہی کچھ ہے کیونکہ اگر اس کی علت اور سبب پیدائش بدن میں داخلی مادہ کی تخریک ہے تو ان کے جدا ہونے سے بیجی ختم ہو جائے گا' اس طرح وہاں سے اس کا آغاز ہوا اور یہاں پرختم ہو گیا' لیکن روحانی عشق کے قائل لوگوں کا بیر دوگی ہے کہ انسان بھی اوقات عشق میں ایسے مرحلے تک پہنچ جاتا ہے کہ جو ان سب چیز وں سے بالاتر ہے خواج نصیرالدین طوی اس مرحلے کو "مشاب کہ لہ بیسن چیز وں سے بالاتر ہے خواج نصیرالدین طوی اس مرحلے کو "مشاب کہ لہ بیسن ایک طرح کی مشابہت یائی جاتی ہے۔

در حقیقت یہ لوگ اس بات کے مدی ہیں کہ انسانی روح میں روحانی عشق کے لئے بنیاد موجود ہے اور حقیقت میں اگر یہاں کوئی نفس پایا جاتا ہے تو وہ فقط انسان کو ہی متحرک رکھتا ہے جبکہ انسان کا حقیقی معثوق عالم طبیعت سے بالاتر ایک حقیقت ہے انسان کی روح متحد ہوتی ہے اس تک چپنچی ہے اور ایک حقیقت ہے اور ایس معثوق اس تک چپنچی ہے اور ایس معثوق اس کے اندر ہی بایا جاتا ہے اس ضمن میں گئی واستانیں نقل کی جاتی ہیں۔ اس نظر یہ کے حامل لوگ کہتے ہیں کہ عشق ایک ایسے مقام تک چپنچی جاتا ہے کہ عاشق کو مجبوب کا خیال اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے۔ یہاں لئے ہے کہ خود محبوب اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے۔ یہاں لئے ہے کہ خود محبوب اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے۔ یہاں گئے جاتا ہے کہ عاشق کو محبوب اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے۔ یہاں گئے طرف اولین تحریک کے عوامل خود انسان کے اندر موجود ہیں وہ اینے اس کی طرف اولین تحریک کے عوامل خود انسان کے اندر موجود ہیں وہ اینے

اندرایک نئ حقیقت سے مانوس ہوجاتا ہے کہ جواس کی روح میں موجود معثوق کی تصویر ہی ہے کیکن درحقیقت بیقصویر ظاہری معثوق نہیں ہے بلکہ کوئی دوسری چیز ہے۔

ان داستانوں کا فلنی کتب میں بھی تذکرہ آتا ہے۔ کہتے ہیں کہ مجنوں باوجوداس کے کہ لیل کے فراق میں اور اس کے عشق میں گئتے ہی شعر اور غربیں کہہ چکا تھا، لیکن جب ایک دن جنگل میں لیل اس سے ملنے آئی اور اس نے اسے آواز دی تو مجنوں نے سراٹھایا اور پوچھا، تو کون ہے؟ اس نے جواب دیا، میں لیل ہول، تہاری تلاش میں آئی ہول وہ سجھ رہی تھی کہ مجنوں فوراً اٹھ کھڑا ہوگا اور اپنے محبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اور اپنے محبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اور اپنے محبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اور اپنے محبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اور اپنے محبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے کا خوش میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے کا خوش میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے کا کھوٹ میں اس نے کتنی گرید وزاری کی کے کا کھوٹ کی ہوں کو خوا کو کا کھوٹ کی ہوں کو خوا کی ہوں کو کی ہے کا کھوٹ کی ہوں کو کھوٹ کی ہوں کو کا کھوٹ کی ہوں کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھوٹ کو کھوٹ کی کھو

لی عنی عنک بعشقک '' ''میں تمہارے عشق ہی میں محو ہوں' تمہارے جسم کی مجھے کوئی ضرورت نہیں ہے۔''

اسی طرح کا ایک واقعہ میں نے اس دور کے مشہور شاعر شہر یار کی سوائے عمری میں بھی پڑھا ہے۔ شہر یار جو کہ میڈیکل کا لج میں سال آخر کا طالب علم تھا اور شہران میں کرائے کے ایک مکان میں رہتا تھا، خود وہ تبریز کا رہنے والا تھا، وہال وہ مالک مکان کی لڑکی پر عاشق ہوگیا اور عاشق بھی شدید فتم کا۔ بہر حال انہوں نے لڑکی کا رشتہ کسی وجہ سے اسے نہ دیا اس نے بھی مجنوں کی طرح ہر کام انہوں نے لڑکی کا رشتہ کسی وجہ سے اسے نہ دیا اس نے بھی مجنوں کی طرح ہر کام کاج اور طالب علمی سے ہاتھ تھنے لیا اور اس کی خواہش میں محو ہوگیا۔ کئی سال بعد

خاتون اینے شوہر کے ساتھ ایک تفریحی مقام پرسیر کر رہی تھی کہشہر مار ہراس کی نظر بڑی تو ؓ خاتون اسے ملنے کے لئے قریب آئی تو وہ اپنی ہی دنیا میں مگن تھا' اسے کہنے لگا' مجھے ابتم سے کوئی سروکا زمین میں اپنے خیالوں سے ہی خوش ہول اورانی سے مانوں ہول اگرتم اینے شوہر سے طلاق بھی لے لوتو بھی مجھے تم سے کوئی کام نہیں اس شمن میں اس کے اشعار بھی ہیں۔ اس فاتون کے آنے کے بعدوہ اشعار کہتا ہے اور اپنی صورت حال کی تعریف کرتا ہے کہ کس طرح وہ اس ے عشق سے مانوس ہو گیا ہے اور خوداس کی ذات کی طرف متوجہ نہیں ہے۔ ابھی مخضراً یہ بات بیان کرتا ہوں تا کہ آپ اسلام میں عرفانی کلچر '' شہذیب'' سے تھوڑے بہت آتا ہوں کہ بیاستلدان مسائل میں سے ہے کہ جو بہت زیادہ قابل نوجہ اور قابل تحلیل و تجربیہ بین اس سلسلے میں ملا صدرا نے چند اشعار نقل کئے ہیں' میرے خیال میں مجی الدی حربی کے ہیں۔اگر جداس نے بیہ نہیں کہا کہ بیکسی شاعر کے نہیں ہیں صرف اتنا کہا ہے کہ کسی نے یوں کہا ہے۔ لیکن میرااندازہ یہی ہے کہ محی الدین کے ہیں 'کیونکہ اس کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں۔ وہ جب اس بات کو بیان کرنا جا ہتا ہے کہ بعض عشق جسمانی نہیں ہیں بلکہ روحانی ہیں تو ان خوبصورت اشعار ہیں سے بات یوں بیان کرتا ہے:

اعدائقها و النفس بعد مشوقة اليها وهل بعد العناق تدانى اليها وهل بعد العناق تدانى "راپ معثوق سے گلے مل رہا ہوں کین پھر بھی و کھتا ہوں کے میرانفس اس کے لئے بہت مشاق اور بے قرار ہے گر

کیا گلے ملنے سے زیادہ بھی کوئی ایک دوسرے کے قریب تر آ سکتا ہے؟"

کہنا میہ چاہتا ہے کہ اگر دوجسموں کے درمیان کشش پائی جاتی ہے اور عشق اس کا نتیجہ ہے تو اب جبکہ وہ اپنی آرز دکو پہنچ چکے ہیں اور جبکہ میہ بات اپنی انتها تک پہنچ چکی ہے تو عشق کوختم ہو جانا جا ہئے:

و الشم ف اهما كى نوول حوارتى

فيسز داد ما السقى من الهيمجان

"كتا ہے كہ ش اس كے ہونٹوں كا بوسه ليتا ہوں تاكه
ميرے اندركى حرارت اور گرمى زائل ہو جائے كين ميں
ديكتا ہوں كہ وہ تو اور بھى سوا ہو جاتى ہے۔

اب ال سے فلسفی جو نتیجہ اخذ کرنا چاہتا ہے وہ بیر ہے۔

کان فوادی لیس پشفی علیله سوی ان یری الروحان پتحدان

د ممکن نہیں کہ میری بیاندرونی آگ خاموش ہوجائے <sup>،</sup> مگر بیہ

كەدونوں روغیں آپس میں مل جائیں "

پس میرنظرمیعشق کو دوقسموں میں تقسیم کرتا ہے عشق جسمانی اورعشق روحانی کیعنی وہ ایک اپنے قسم کے عشق کا قائل ہے جو سرچشے کے اعتبار سے بھی عشق جسمانی سے مختلف ہے اور اس کا سرچشمہ جنسی نہیں ہے بلکہ اس کی جڑیں انسان کی فطرت اور روح میں پائی جاتی ہیں۔ نیز ہدف وانتہاء کے لحاظ سے بھی جنسی عشق سے مختلف ہے کیونکہ جنسی عشق شہوت کے بجھنے سے ختم ہو جاتا ہے کہ لیکن میعشق بہاں وہ فلسفی مباحثہ اور لیکن میعشق بہاں وہ فلسفی مباحثہ اور فلسفیوں کی ان دلیلوں کو پیش کریں کہ جوانہوں گنے اس طرح کے عشق کو کہ جسے افلاطونی عشق سے یاد کیا جاتا ہے ثابت کرنے کے لئے پیش کی ہیں۔ ہم ان میں سے صرف اس جھے کو پیش کریں گے جوانہائی آسان ہو۔

سیائش چر سمجھتا ہے جبہ شہوتوں کے باب سے کوئی چر بھی قابل ستائش نہیں ہے۔
مثل انسان میں کھانے چیج کی خواہش یا غذا کی رغبت کہ جو ایک طبیعی رجمان مثل انسان میں کھانے چیج کی خواہش یا غذا کی رغبت کہ جو ایک طبیعی رجمان ہوئے کے اعتبار سے کچھ بھی قابل احترام ہے؟ کیا آپ نے بھی دیکھا ہے کہ دنیا میں ایک بھی شخص کسی غذا کی طرف اپنی رغبت کی تعریف کرتا ہو؟ عشق بھی جب تک جنسی شہوت سے مربوط ہو کھانے کی خواہش کے مانند ہے بعنی کہ ایک جیوانی جبلت ہے اور قابل احترام نہیں ہے۔ بہرطال سے ایک ایک ایک دیا ہے اور قابل احترام نہیں ہے۔ بہرطال سے ایک ایک دیا ہے اور دنیا کے ادبی شاہکاروں کا ایک ایک جو حصوص کی نقذیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجتماعی ایک بہت بڑا حصوص کی نقذیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجتماعی نفیات کے دوالے سے بیامر غیر معمولی طور پر قابل توجہ ہے کہ یہ کیا چیز ہے؟

عاشق كامعشوق مين فنا هوجانا

عجب تر تویہ ہے کہ عاشق معثوق کے لئے اپنا سب کچھ قربان کر دیئے پر فخر کرتا ہے اور اس کی ہستی کے سامنے اپنے آپ کو فائی اور نابود ظاہر کرتا ہے۔

لینی اس کے لئے ریہ بات باعث سرفرازی وعظمت ہے کہ معثوق کے مقاملے میں کوئی چیز اس کی اپنی نہ ہواور جو کچھ بھی ہو وہی ہوا سے عاشق کامعشوق میں فنا ہو جانا کہتے ہیں۔اخلاق کے بارے میں ہم نے کہا تھا کہوہ ایسی چز ہے کہ جونفع پندی کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہے بلکہ ایک فضیلت اور نیکی ہے۔ عشق بھی ای طرح ہے ایثار اور خود سے گزر جانے کے جذبے کی طرح ہے۔ ایثار خود غرضی ہے ہم آپنگ نہیں ہوسکتا' قربانی اورخود پریتی کا آپس میں کوئی جوڑنہیں' لیکن اس کے ساتھ ساتھ آپ ویکھتے ہیں کہ اخلاقی بھلائی کے حوالے سے انسان سخاوت احسانُ ایثار اور قربانی ورخدا کاری کا احتر ام کرتا ہے انہیں نیکی سمجھتا ہے عظمت اور بزرگ جانتا ہے۔ ای طرح بیبال عشق بھی خواہشات نفسانی سے مختلف ہے کیونکہ خواہشات نفسانی کے معنی تو ہے ہیں کہ انسان ہر چیز اپنے لئے چاہتا ہے۔ نفسانی خواہشات اور غیرنفسانی خواہشات میں فرق یہی ہے کہ جب مسلہ نفسانی خواہشات کا ہوتو اس کا ہدف معثوق کو اپنا لینا اور اس کے وصال سے لطف اندوز ہوتا ہے کین عشق میں وصال سرے سے ہی مدنظر نہیں ہے بلکہ عاشق کا معشوق میں فنا ہو جانا مقصود ہے کیکن بہر حال ہدیات خود پیندی کی منطق ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے۔

ای لئے بید سلماس صورت میں غیر قانونی طور پر قابل بحث و تجزیہ ہے کہ انسان میں بیر جذبہ عشق کیا چیز ہے؟ اور بید کیمی کیفیت ہے؟ اس کا سرچشمہ کہاں ہے؟ اس میں انسان چاہتا ہے کہ معثوق کے سامنے سلیم محض ہواور اس کی اپنی ذات کا اور میں 'سچھ بھی باقی نہ رہے۔ اس عظمن میں مولوی نے ایسے عمرہ

اشعار کے ہیں کہ جو عارفانہ ادب میں غیر معمولی ہیں۔ گہتا ہے۔
عشق قہار است ومن مقبور عشق
چون قمر روش شدم از نور عشق

دعشق قہار ہے اور میں اس کا مقبور ہوں نورعشق سے میں
جاند کی طرح جگمگا گیا ہوں۔''

مئلہ پرستش یبی ہے کہ عشق انسان کوالیے مرحلے تک لے جاتا ہے کہ
وہ اپنے معشوق کو خدا بنالیتا ہے اور اپنے آپ کواس کا ایک بندہ سجھتا ہے اسے
ہستی مطلق سجھتا ہے اور اپنے تئین اس کے مقابلے میں نابود شار کرتا ہے۔ یہ کیا چیز
ہے؟ اور اس کی حقیقت کیا ہے؟

ہم پہلے کہ چکے ہیں کہ اس بارے میں ایک نظریہ یہ کہنا ہے کہ عشق کا سرچشہ اور اس کا ہدف جنسی ہے اور وہ جنسی جبلت کی راہ کو بی طے کرتا ہے اور اس کا اختیام بھی اس پر ہوتا ہے۔ دوسرا نظریہ وہی ہے کہ جس کی ہمارے فلسفی بھی تائید کرتے ہیں اور جو دوستم کے عشق کے قائل ہیں جسمانی یا جنسی عشق اور روحانی عشق۔ وہ کہتے ہیں کہ روحانی عشق کی صلاحیت تمام انسانوں میں پائی جاتی ہے۔ ایک نیسرانظریہ یہ بھی موجود ہے کہ جس نے دونظریوں کو یکجا کرنے کی کوشش کی ہے (یعنی فرائیڈ کے نظریہ اور روحانی عشق کے نظریہ کو ) فرائیڈ جو ایک معروف ماہر نفسیات تھا ہر چیز کوجنسی جبلت کا متجہ بھتا تھا۔ علم دوئی نیک کام فضیلت پرسش غرضیکہ ہر چیز کو اور عشق کو بدرجہ اولی جنسی تصور کرتا تھا، لیکن کام فضیلت پرسش غرضیکہ ہر چیز کو اور عشق کو بدرجہ اولی جنسی تصور کرتا تھا، لیکن آئی کال اس نظریہ کو قبول نہیں کیا جاتا۔ ایک اور نظریہ یہ بھی پیدا ہوا ہے اور وہ ہی

فلنے کے نامور مورخ ویل ڈیورٹ نے ای کتاب ''نظاطِ فلنف' میں جہال عشق پر بحث کی ہے وہاں اس نے ای نظریے کا انتخاب کیا ہے اور فرائیڑ کے نظریے پر بحث کرنے کے بعد اس کورد کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ درحقیقت عشق بعد میں اپنی راہ وروش اورحتی کہ خصوصیات و کیفیات کو بدل لیتا ہے کین مکمل طور سے جنسی حالت سے نکل جاتا ہے یوں ویل ڈیورٹ فرائیڈ کے نظریے کی بنیاد کو درست نہیں سمجھتا۔ مسلم عشق میں ہماری نظر زیادہ تر اس ربحان پر ہے کہ عاشق واہتا ہے کہ معشوق میں فنا ہو جائے' ہم اسے پرسش کہتے ہیں۔ یہ بھی ایک ایسی چیز ہے جو مادیت سے جدا ہے۔ وہیم جیز اپنی کتاب ''دین ور وان'' (یہ کتاب

کے نام کا فاری ترجمہ ہے انگریزی میں اس کا نام Psyche کے نام کا فاری ترجمہ ہے انگریزی میں اس کا ہے) میں کہتا ہے:

> " ہارے اندر موجود بعض رجانات ایسے ہیں کہ جوہمیں عالم طبیعات سے وابستہ کرتے ہیں اور بعض رجحانات ہمارے اندرایے ہیں کہ جو مادی اورطبیعی"قدرتی" والے سے نہیں و کھنے جا سکتے اور نیمی وہ رجحانات ہیں کہ جو ہمیں ماوراء

طبیعات سے مربوط رکھتے ہیں۔''

اس کا احتدادل اوراس کی تشریح وہی ہے کہ جومسلمان تھماء کرتے ہیں ان کا نظریہ یہ ہے کہ عاشق میں جوفنا ہونے کی حالت پیدا ہوجاتی ہے۔ درحقیقت اس کے کمال کا مرحلہ ہے کہ فناور نابودی نہیں ہے اگر اس کا معثوق حقیقی کوئی مادی اور جسمانی ہوتا تو فنا کی توجیہ نہیں ہو مکتی تھی کیونکہ کوئی چز کس طرح سے فنا کی طرف مائل ہوسکتی ہے کیکن دراصل اس کا معثوق حقیقی ایک اور حقیقت ہے۔ اور بیر (معثوق ظاہری) اس کا ایک نمونہ ہے اور مظہر کے اور بیر حقیقت میں اینے آب سے کامل تر ہے اور ایک کامل تر مقام سےمل جاتا ہے اور اس طرح سے نیہ نفس اینے کمال کی حد تک جا پہنچتا ہے۔

یہ رس کہتا ہے:

''مغرت والے ایسے عشق کومشر قی عشق کیتے ہیں اور اس کا احرّام بھی کرتے ہیں۔''

برٹرنڈرس این کتاب'' از دواج اور اخلاق'' (بیہ کتاب کے نام کا فاری

ترجمہ ہے)(Morale & Wedding) میں کہتا ہے:

" ہم آج کل کے لوگ ان شعراء کے جذبوں کونہیں سمجھ سکتے جنہوں نے محبوب سے ذرہ بھی النفات کی تمنا کے بغیر اس میں اپنے فنا ہوجانے کے بارے میں شعر کیے ہیں۔"

وہ کہنا چاہتا ہے کہ جس عشق کوہم جانتے ہیں وہ عموماً وصال کا ذریعہ اور مقدمہ سے ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں اس نے اور بھی بہت کچھ کہا ہے کہتا ہے کہ مشرقی عشق میں عشق ذریعہ نہیں ہے بلکہ بذات خود ہدف ہے۔ وہ اس عشق کا بہت احرّام و تعریف بھی کرتا ہے کہتا ہے کہ یہی عشق انسان کی روح کو ایک

عظمت ومقام عطا كرتا ہے 2

اب ہم اصل موضوع کی جانب واپس آتے ہیں۔ گزشتہ دونشستوں میں

جن پانچ چیزوں کا ذکر کیا ہے وہ یہ ہیں:

ا حقیقت و دانائی

۲- فن ہنروحسن

س نیکی خیرونضیات

س ایجاد و تخلیق

۵۔ عشق و پرستش

انہیں ہم کیا سمجھے ہیں؟ اور ان کی کس طرح سے توجیہہ ہوسکتی ہے؟ مجموعی طور پران کی توجیہہ کو دو بنیادی قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

ایک توجیهہ سے ہے کہ ان سب چیزوں کا سرچشمہ انسان کی فطرت ہے۔

حقیقت جوئی (حقیقت کی تلاش) ایک ایبا رجحان ہے کہ جو انسان کی سرشت (طینت) میں رکھ دیا گیا ہے۔ انسان روح و بدن سے مرکب ہے اس کی روح ایک الہی حقیقت ہے:

> و نفخت فیه من روحی (جُرْ۲۹) ''اوراس میں ہم نے اپنی روح پھوکی۔''

انسان میں جس طرح سے طبیعی عناصر موجود ہیں اس طرح ایک غیرطبیعی عنصر بھی موجود ہے۔ طبیعی عناصر انسان کو عالم طبیعیات سے وابستہ کرتے ہیں جبکہ غیرطبیعی عضر انسان کو غیرطبیعی اور غیر مادی امور سے مسلک کرتا ہے۔ انسان کا خیرطبیعی عضر انسان کو غیرطبیعی اور غیر مادی امور سے مسلک کرتا ہے۔ انسان کا حقیقت کا متلاشی اور طالب ہونا' اس کی روح اور سرشت روح سے وابستہ ہے۔ جسن پرتی ایک روحانی رجحان ہے اسی طرح اخلاقی فضیلت اور خلاقیت وا پیجاد کی طرف رجحان بھی روحانی ہے۔ معثوق حقیق کی پیشش کا جذبہ بھی در حقیقت معثوق حقیق کی پیشش کا جذبہ بھی درحقیقت معثوق حقیق کی پیشش کا پرتو ہے بعنی انسان کی معشوق حقیقی فرات باری تعالی ہے۔ جب بھی انسان کو کسی دوسری چیز سے روحانی تعلق بیدا ہوتا ہے تو یہ دراصل اس عشق حقیق کی بیدا ہوتا ہے تو یہ دراصل اس عشق حقیق کی علامت ہے کہ جو ذات حق سے وابستہ ہے اور اس انداز سے ظہور یذر ہوا ہے۔

دوسرا استدلال فطرت احساس کی بنیاد پر ہے۔ اس توجیہ اور استدلال کے مطابق میسب جذبے اور رجانات فطری نہیں ہیں اور جب میر مان لیا جائے کہ مید فطری نہیں ہیں تو پھر ان کے استدلال کے لئے ہمیں انسان سے باہر دیکھنا ہوگا۔ اب ہم اس کے واضح ترین مصادیق کو دیکھتے ہیں' مثلاً علم کی طرف انسان کا ہوگا۔ اب ہم اس کے واضح ترین مصادیق کو دیکھتے ہیں' مثلاً علم کی طرف انسان کا

رجحان اورعلم كا احرّ ام كيا چز بي استدلال پيش كرنے والے كہتے ہيں كه انسان اور حیوان میں کوئی فرق نہیں انسان اپنی جبلت کی وجہ سے جو بچھ جا ہتا ہے وہ معاشی مسائل سے ہی عبارت ہے بعنی جنہیں وہ حاصل کرنا حابتا ہے وہ الیمی چزیں ہیں کہ جواس کی معیشت وزندگی اور انہی مادی اور طبیعی مسائل ہے مربوط ہیں۔ کیکن اس معاشی زندگی اور انہی مادی ضروریات کے زیراثر انسان کو کچھ اور طرح کی ضروریات کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے۔ پیضرورتیں مختلف روپ دھار کر ساہنے آتی ہی مثلاً انسان کو قانون کی ضرورت پیش آتی ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسان کو قانون کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے؟ اس لئے کہ انسان اپنے وسائل معاشی فراہم کر سکے نظاہر ہے کہ انسان تنہا زندگی نہیں گزار سکتا' انسان مجبور ہیں کہ ایک دوسرے کے ساتھ کی کر زندگی گزاریں ان کے مفادات اس بات کے متقاضی ہیں کومل جل کر رہیں۔ ایک وہ جب مل جل کر زندگی گز ارتے ہیں تو ان میں بیاحساس پیدا ہوتا ہے کہ ان کے ڈرمیان کچھ حدیں اور دیواریں ہونی چاہیں۔ ناحار وہ اپنے لئے کچھ قوانین بناتے ہیں' ان قوانین کو اس لئے ملحوظ رکھتے ہیں کدان سب کے مفادات کا تقاضا یہی ہے کہ وہ ان قوانین کا احرّ ام كرين مثلًا وہ عدل و انصاف كا اصول وضع كرتے ہيں اس لئے كه ان كے مفادات اس کا تقاضا کرتے ہیں۔ جب ہم سب بدو بکھارہے ہیں کہ ہمیں اجتماعی زندگی کی ضرورت ہے اور بیتاجی زندگی عدل وانصاف کے بغیرممکن نہیں تو ہم پیہ کہتے ہیں کہایک عدلیہ کے بمامنے جھک جائیں۔ میں عدل وانصاف کو پیند کرتا ہو<del>ں تا کہ آپ مجھ پر زیادتی نہ کریں ظلم نہ کریں۔ آپ بھی عدالت کو پیند کرتے</del>

ہیں کہ میں آپ برظلم و تعدی نہ کروں' گمر بیر کہ میں عدالت کوخود عدالت کی وجہ ہے پیند کرتا ہوں' بنیادی طور پر بہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔ پھر انسان دیجھا ہے کہاں مادی زندگی میں جو مخص بھی عالم طبیعیات سے زیادہ آگاہ ہے باخبر ہے اور زبادہ معلومات رکھتا ہے وہی زیادہ کامیاب ہے۔علم اس کی زندگی میں بہت زیادہ مددگاراور یہی علم و آگاہی مادی زندگی کے لئے بہترین ہتھیاراور ذریعہ ہے لہذا وہ اسے ایک احترام عطا کرتا ہے اور یوں وہ علم کے لئے ایک طرح کے احترام کو فرض سجھتا ہے گریہ کیلم ذاتی طور سے کسی احتر ام اور نقدس کا حامل ہے اور بیاکہ میں خودعلم کوعلم کی وجہ سے جا ہتا ہوں' یہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔علم ایک ہتھیار ہے کیکن دوسرا ہتھیار انسان کی مادی اور معاشی زندگی کے لئے اس جتنا کارآ مد نہیں ہے لہٰذا انسان جب دیکھا کے علم بہترین ہتھیار ہے تو اس کے احترام کا قائل ہو جاتا ہے مجھی احترام اور تقدس کی آر میں فریب بھی کیا جاتا ہے۔ بعض طبقات کسی بھی طریقے سے معلومات جمع کرتے ہیں' لہٰذا ان کی معلومات اور اطلاعات لازمي طورير دوسرول سے زيادہ ہوتی ہيں' چنانچيوہ زيادہ ماہر' زيرک اور زیادہ سمجھدار ہو جاتے ہیں'لہٰذا وہ لوگوں کوفریب دے سکتے ہیں۔ ووسروں کی محنت کا پھل حاصل کرنے کے لئے وہ علم کو ایک احترام دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ علم اليى عظيم چيز ہے اور عالم كابيد مقام ہے لہذا ہم چونكہ عالم ہيں اس لئے تم جاؤ كام کرواور ہمیں لا کر دوتا کہ ہم کھا کی<del>ں فن و ہنرادر جمالیات کے بارے میں بھی</del> ا پہے ہی دلائل پیش کرتے ہیں اورتخلیق وایجاد کے لئے بھی اسی قتم کے استدلال دیے جاتے ہیں چونکہ علم مادی زندگی اور معاش کے لئے ایک ذریعہ سے لہذا

انسان اس کے لئے ایک طرح کا احترام اینے پر فرض کر لیتا ہے' مگرخود اس کی ذات میں کوئی ایسی چیز نہیں ہوتی ۔ جبکہ عشق اور پرستش تو بنیاد سے ہی بے معنی ہے کیونگہ بیانسان کواپیے آپ سے غافل کر دیتا ہے اور اسے اپنی ذات سے نکال ویتا ہے۔ اگر انسان کسی دوسری چیز کا عاشق ہو جائے اور پھر اس کی راہ میں اپنے آپ کوفنا کرنے کا اظہار کرے اور ہر چیز اس پر قربان کر دینا جاہے تو بیکسی لحاظ سے بھی منطقی نہیں ہے۔ بذکورہ تین امور کی ہیدلیل ان سب پریانی پھیر دینے کے مترادف کے جس سے اخلاقی قدریں بے بنیاد ہوکررہ جاتی ہیں اور وہ ناجار ہیں کہ ان اخلاقی فحروں کو بناؤٹی' فرضی اور استحصالی طبقوں کی گھڑی ہوئی چیزیں تصور کریں۔ سخاوت و کر یکی کیا ہے؟ احسان کیا ہے؟ ایثار و قربانی کیا ہے؟ یعنی وہ ان کے بارے میں دلائل پیش ہیں کر یاتے۔ بہرحال یہاں بعض ایسے مکاتب فکر بھی ہیں کہ جن میں اتن شجاعت دلیری اور پے با کی تھی کہ وہ اپنے ہی اصول سے وہی نتائج حاصل کریں کہ جو نتائج یہ اصول فرائم کرتے ہیں کیکن بعض دیگر مکاتب فکر میں اتن بے باکی نہتھی۔

#### جرات منداور غير جرات مندحسي

علمی فطریات کی بحث میں ہم کہہ چکے ہیں کہ جب یورپ میں حمی فلنے
کی لہریں اٹھیں تو ایک گروہ اس کا گرویدہ ہو گیا۔ اس گروہ کے بعض افراد حقیقت
میں حسی تھے اپنے آپ کے حسی ہونے پر ثابت قدم اور اس پر باقی رہنے کے
بارے میں جرات مند و بے باک تھے۔ وہ کہتے تھے کہ جو پکھ ہم اپنے حواس سے

محسوس وادراک کرتے ہیں اسی پریقین واعتقاد رکھتے ہیں اور اس کے علاوہ کسی چیز پریقین نہیں رکھتے البتہ ان کی نفی بھی نہیں کرتے اور وہ انہی دو اصولوں پر ٹابت قدم رہے۔ان کا کہنا ہے:

ا۔ جس چیز کو ہم اپنے حواس خمسہ سے محسوں نہیں کرتے نہ اس کی نفی کرتے ہیں اور نہ ہی قبول کرتے ہیں۔ ایک اچھی بات جو وہ کہتے ہیں وہ یہ ہے کہ حس مجھے کہتی ہے کہ میں اس کومحسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اس کئے ہیے چیز موجود ہے۔ البتہ حس مجھے بیٹیں کہتی کہ جو پچھے بھی میں محسوں نہیں کرتی وہ ہرے سے ہی موجود نہیں ہے بلکہ اتنا کہتی ہے کہ میں اسے محسوں نہیں کرتی وہ ہرے سے ہی موجود نہیں ہے بلکہ اتنا کہتی ہے کہ میں اسے محسوں نہیں کرتی ۔

ال بہت ہمائل ایسے ہیں کہ جن لو تمام ذہن قبول کرتے ہیں کیکن جب ہم نے ان کے بارے میں جبتو کی تو دیکھا کہ یہ قابل حس نہیں ہیں ہم انہیں قبول نہیں کرتے مثلاً علیت کے بارے میں کہتے ہیں کہ علیت محسوسات میں سے نہیں ہے بلکہ جو کچھ قابل احساس ہے وہ یہ ہے کہ اس دنیا میں واقعات وحوادث کے بعد دیگرے وجود میں آتے ہیں اور ایک طرح سے ایک دوسرے کے تعاقب میں ہیں کیکن جس چیز کوہم علت کے طرح سے ایک دوسرے کے تعاقب میں ہیں کیکن جس چیز کوہم علت کے نام سے پہیائے تے ہیں اور کہتے ہیں کہ 'الف' ، ''ب' کے لئے علت ہے اور علت سے ہماری مراد یہ ہے کہ اگر ''الف' نے ہوتو ''بن کا وجود محال اور علت سے ہماری مراد یہ ہے کہ اگر ''الف' نے ہوتو ''بن کا وجود محال اور علت ہے۔ اس چیز کو انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے انسان محسوں نہیں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور کو تھوں کیا کہ دی انسان میں کرتا ، بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور کو تھوں کیا کہ دی کرتا ہوں کرتا ہوں کیا کہ دی کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کیا کہ دی کرتا ہوں ک

ثابت نہیں کرتی' لہذا ہم اسے قبول نہیں کرتے۔

حس کے معتقدین کا میر گروہ جرات مند اور بے باک ہے کینی مید لوگ اپنے مکتب فکر کے حسی ہونے پر کاربند اور ثابت قدم ہیں اور اسی وجہ سے قابل تعظیم ہیں۔

بعض دوسرے لوگ بنیادی چیزوں میں تو حسی ہیں کین حصول دتائج میں عقل ہیں ہمام مادی ملت فکر کے لوگ Materialists ای طرح ہیں۔ یہ لوگ ایک طرف تو شاخت کے باب میں حس کے معتقدین کی طرح اظہار نظر کرتے ہیں جبکہ دوسری طرف فلسفیانہ مسائل میں عقل کے قائلین کے ماند اظہار خیال کرتے ہیں کہ جن کے بارے میں حس خیال کرتے ہیں کہ جن کے بارے میں حس خاموش ہے۔

### نٹشے کے اقوال

رجانات کے باب میں بھی یہی صورت حال ہے۔ انسان اور مادی محت ہے گر' یعنی ایسا کمتب فکر کہ جوانسان کو مادی محض سمجھتا ہے' کے پیروکار دوحصوں میں تقسیم ہو گئے' ایک وہ گروہ کہ جسے ہم مادی گروہ میں جرات مند مانتے ہیں اور دوسرا گروہ وہ غیر جرات مند مادی لوگ یا فریب کاروں کا ہے۔ علیہ ایک مادی فلفی ہے' انسان کے بارے میں وہ روح اور اس طرح کی چیزوں کا معتقد نہیں ہے۔ انسان کے بارے میں حصول نتائج میں بھی وہ بعینہ ای فلفے کے تحت نتائج اخذ کرتا ہے۔ کہ جو کھی اخلاق کے نام سے مشہور ہے' وہ سب لغویات اخذ کرتا ہے۔ کہتا ہے کہ جو کھی اخلاق کے نام سے مشہور ہے' وہ سب لغویات

ہے۔ اگر آج تک دنیا کے تمام اخلاق کے علمبرداروں نے کہا ہے کہ نفسانی خواہشات کی بیروی دریں تو میں کہتا ہوں کہ ان کی بیروی کریں کس لئے نہ کریں؟ اگر دنیا کے اخلاق کے تمام علمبردار کہتے ہیں کہ ضعیف کی مدوکریں اور اس قوی کے خلاف جنگ کریں کہ جس نے ضعیف یا کمزور پرحملہ کیا ہے تو میں اس کے بالکل برعس کہتا ہوں۔ ایک شاعر کہتا ہے

چون می بنی که نامینا و چاه است اگر خاموش بنشینی گناه است ''اگر دیکھ رہے ہو کہ ایک نامینا شخص ہے اور اس کے سامنے کنواں ہے تو یہال خاموش بیٹھے رہنا گناہ ہے۔''

یہ بات تمام انسانی اقدار کی نفی کرتی ہے اور حقیقت بھی یہی ہے کہ اگر ہم انسان کوسرایا مادی تصور کر لیں تو ان تمام اقدار کی نفی کے علاوہ کوئی اور چارہ کارنہیں ہے کیچھی ہم''انسانی تنہ'''انسانی رجھانات'' اور''انسانی اقدار''

کے نام سے یاد کرتے ہیں' سب کا سب خیالی اور بے بنیاد ہے۔ ایک طرف انسانی میٹریلزم "Materialism" انسانی مادی پرتی کا قائل ہونا اور دوسری طرف انسانی تدروں کا دم جرنا' ایسا تضاد ہے کہ جو قابل توجیہ نہیں۔ انسانی اقدار انسانی فطرت سے مطابقت رکھتی ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان کی خود اپنی سرشت میں ایک انسانی مادہ موجود ہے اور یہ وہی مقدل ''پاکیزہ'' رجانات ہیں' یعنی انسان کی سرشت میں ایک تقدیں ''پاکیزہ اور قابل احر ام' حقیقت موجود ہے کہ انسان کی سرشت میں بائدی اور کمال کی طرف ربھان بنہاں حقیقت موجود ہے کہ انسان کی خوا اور خوا کہ جس کی ذات میں بائدی اور کمال کی طرف ربھان بنہاں ہے۔ انسان کے اندرونی تضاد اور فرد کے اندر موجود حقیق تضاد کو کہ جس کا حدیث ہیں ذکر ہے اور اس کی بیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے' ای حقیقت کو بیان میں ذکر ہے اور اس کی بیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے' ای حقیقت کو بیان میں ذکر ہے اور اس کی بیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے' ای حقیقت کو بیان

## کافی سے آیک حدیث

ایک حدیث ہے کہ جے شیعہ وہنی دونوں نے ذکر کیا ہے اور شیعوں کی کتاب کافی میں ہے کہ

> ان الله تعالى حلق الملائكة وركب فيهم العقل و حلق البهائم وركب فيهم الشهوة و خلق الانسان وركب فيه العقل و الشهوة

> (علل الشرائع علدا باب ٢ ص ٢ تحوز عص اختلاف كرساته ") معدا في المعالم المعالم

بنایا کیر حیوان کوخلق فرمایا اور اسے خالص شہوت سے تیار کیا اور بعد میں ان دونوں فرشتے اور حیوان کی سرشتوں کو مخلوط کر کے اس سے انسان کوخلق فرمایا۔'' مولوی بھی کہتا ہے۔ در حدیث آمد کہ خلاق مجید

در حدیث آمد که خلاق مجید خلق عالم را سه گو نه آفرید

" حدیث میں آیا ہے کہ خداوند تعالی نے مخلوق کو تین طرح

ہے خلق فرمایا

اس کے بعد تین طرح کی خلقت کی اس حدیث کی بناء پر کہ جسے سی و شیعہ دونوں نے نقل کیا ہے تشریح کرتا ہے۔

حدیث کی تعییر کے مطابق انسان کے اس طرح سے مرکب ہونے (فرشتے کی صفات کے لحاظ سے اور حیوانی پہلو کے اعتبار سے) کی وجہ سے انسان میں دومتقابل اور مضادر بھان وجود میں آتے ہیں ایک اوپر کی طرف رجھان اور دوسرا نینچ کی طرف رجھان ایک آسانی رجھان اور دوسرا زمینی ۔ پھر خداوند عالم نے انسان کوعقل اور ارادہ عطا فر مایا ہے اور اسے ان دو راہوں کے درمیان انتخاب میں اختیار عطا فر مایا ہے:

انا ہدیناہ السبیل اما شاکر آو اما کفور ا(انسان ۳)
''ہم نے تو اسے راستے کی رہنمائی کر دی ہے اب چاہے شکر گزار ہویا ناشکر گزار''

انسان کوان دو راہوں کے درمیان قرار دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ
اسے ایک مطلق اور آزاد ارادہ عطا کیا گیا ہے تاکہ خود ان دوراہوں میں سے کسی
ایک کا انتخاب کر لے۔ تاریخ کے تضاد کا سرچشمہ بھی انسان کی سرشت میں موجود
سیر تضادات ہی ہیں' یعنی وہ انسان کہ جنہوں نے آسانی اور عقلانی راہ انتخاب کیا
ہے' اہل حق اور خدائی لشکر ہیں اور وہ انسان جوحیوانیت کی پستی میں گر گئے ہیں' وہ
پست فطریت' اہل باطل اور شیطانی لشکر ہیں۔ انسان کے تاریخی معرک' محروم طبقہ
سے اور طبقے کے خلاف من منافع کی خاطر نہ تھی' بلکہ یہ جنگ حق
جو طبقے کی مفاد برست طبقے کے خلاف تھی۔

البتہ محروم لوگوں کے لئے ہم خرماوہم ثواب کے مصداق ہے لہذا وہ لازی طور پر حق کی طرف رجان رکھتے ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ حق میں ان کے لئے دوخصلتیں موجود ہیں ایک تو یہ ہے کہ اس حق پیندروح کوتسکین ملتی ہے گئے دوخصلتیں موجود ہیں ایک تو یہ ہے کہ اس حق پیندروح کوتسکین ملتی ہے جمعے قرآن میں روح حنیف سے تعییر کیا گیا ہے (حنیف یعنی حق دوست اور حنیف یعنی حق دوست اور حنیف یعنی حق دوس کی مصل کر سیفیت یعنی حق دوس اور دوس ایہ کہ اس حمن میں وہ اپنے حقوق بھی حاصل کر لیتے ہیں۔

# مولا ناروم کی ایک مثال

پس اس مکتب فکر کے مطابق انسان کے مادی رجمانات کے برعکس انسانیت انسان کے روحانی اور ملکوتی پہلو سے پھوٹی ہے اور پھر انسان کو ان متضاد اشیاء کے درمیان میں سے آسی ایک کا انتخاب کرنا ہوتا ہے۔ ای ضمن میں مولوی ''مجنول کی افٹی نے تازہ تازہ جو جنا تھا' حیوان جب تازہ تازہ بچہ جنا تھا' حیوان جب تازہ تازہ بچہ جنا تھا' حیوان جب تازہ بچہ جنوں اس اونٹی پرسوار ہوکراپی معثوقہ لیل کے گر جانا چاہتا تھا' چنانچہ وہ سوار ہوا اور اسے ہا گلتے ہوئے چل پڑار جب شہر سے باہر پچھ فاصلے پر پہنچا تو وہ اپنی محبوبہ کے خیالوں میں قروب کیا اور اونٹی سے عافل ہو گیا' آ ہتہ آ ہتہ اس کے ہاتھ سے چھوٹ ہاتھ سست پڑ گئے اور اونٹی کی مہار اس کے ہاتھ سے چھوٹ گئی' اب وہ اونٹی پرصرف ایک بار کے مانند پڑا تھا۔ اونٹی مہارکی کے آ ہتہ آ ہتہ جب بیا صال کیا کہ اس کی مہارکی کے ہاتھ میں نہیں تو اس نے اینا رخ گھر کی طرف یلنا دہا' چونکہ ہاتھ میں نہیں تو اس نے اینا رخ گھر کی طرف یلنا دہا' چونکہ

اس کا بچہ گھر میں ہی تھا۔ چلتے چلتے اچا تک مجنوں نے آئی کھیں کھولیں تو ویکھا کہ معثوق کے گھر پینچنے کی بجائے واپس اصطبل میں پہنچ گیا ہے۔ اس نے دوبارہ اورٹنی کا رخ معثوق کے گھر کی طرف کیا اور پچھ فاصلہ طے کیا اور معثوق کے خیالوں نے اسے پھر سے گھیر لیا اور اوٹئی سے بے خبر ہو کے خیالوں نے اسے پھر سے گھیر لیا اور اوٹئی سے بے خبر ہو اسلیل میں تھا' کی طرف لوٹ گئی اور کئی مرتبہ یوں ہی ہوا''۔ لوٹ گئی اور کئی مرتبہ یوں ہی ہوا''۔ معرف ور تنازع با شتر گھر شر چربید اور گھر مجنون حر

کیدم ار مجنون زخود عافل شدی نافته گردیدی و داپس آمدی ''جب مجنول کی اذمنی سے مشکش ہوئی تو مبھی اومنی جیت گئ اور مبھی مجنول۔''

بعد میں کہتا ہے کہ آخر کار مجنول نے اپنے آپ کو اونٹی سے نیچ گرا دیا

اور کہا ہے

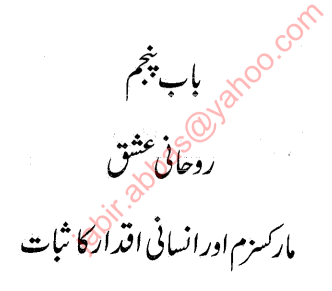
گفت ای ناقه چو هر دو عاشقیم ما دو ضد بس همره نالا یقیم '' كينے لگا كه اے اونٹن! چونكه بهم دونوں عاشق بين للندا بهم ايك دوسرے كى صلد بين الل لئے ايك دوسرے كے ساتھ رہنے كے اہل نہيں بيں۔''

''میں بھی عاشق ہوں اور تو بھی عاشق' میں کیلی کا عاشق ہوں البندا اس کی طرف جانا چاہتا ہوں' تو اپنے بیچے کی عاشق ہے لہندا اصطبل کی طرف جاتی ہے اور یوں ہم ایک دوسرے کے ہمسفر نہیں بن کتھے۔''

اس کے بعد نتیجہ اخذ کرتے ہوئے کہنا ہے۔ عشق مولا کی کم از لیلی ستی بندہ بودن بہر او اولا ستی ''مولا کاعشق کمالیلی کے عشق سے بھی گیا گزراہے؟ جبکہ اس

کا بندہ ہونا اس سے کہیں بہتر ہے''

مطلب یہ ہے کہ اگر ہم انسان کو مطلق طور پر مادی تصور نہ کریں تو تمام انسانی خصوصیات انتیازات اقدار اور وہ تمام امور کہ جو انسان کو غیر انسان سے ممیز کرتے ہیں ، قابل توجیہہ ہیں اور اگر سو فیصد مادی تصور کریں تو یہ امور قابل توجیہہ ہیں ، در حقیقت وہ توجیہ ہیں ، در حقیقت وہ قابل توجیہ ہیں ، در اصل وہ توجیہ ہیں کر سکتے ہیں۔ اس خمن میں ایک توجیہ موجود ہے جو کہ "Existentialist" وجود کی حضرات کی ہے وہ یہ چاہتے ہیں کہ اس چیز کی آیک اور صورت میں توجیہہ کریں۔ وہ لوگ انسان کے مادی ہونے کو قبول کریں۔ اس کے مارے میں انشاء اللہ اللی نشست میں گفتگو ہوگی۔



پہلاسوال فطریات کے معنی کے متعلق کی گئی بحث کے بارے میں ہے۔ ان آیات کے بارے میں کہ جن میں فرمایا گیا ہے کہ ''جہیں اس حالت میں پیدا کیا گیا کہ تم پچھ نہ جانتے خصے''

اور وہ کہ جنہیں ہم آیات میثاق و فطرت کے نام سے جانتے ہیں وہاں ہم نے بات کچھ ایوں ہے کہ اسلامی فلاسفہ کا نظریہ کچھ ایوں ہے کہ انسان فطری طور پر کچھ معلومات رکھتا ہے۔ ان معنی میں کہ یہ معلومات اکتسابی نہیں ہیں نا کہ ان معنی میں کہ بیا فعل اور عملاً یہ معلومات اس کے ساتھ ہوتی ہیں اور وہ انہیں ساتھ لے کر آیا ہوتا ہے کونکہ اپنے ساتھ لانے اور پہلے سے کسی چیز کے حال ہونے کا مطلب مختلف ہے جبکہ اس بات کا مطلب کہ جب اسے حاصل ہو تو اکتسابی طریقے سے نہ ہو۔ یہ ہے کہ جونمی وہ مطلب اس کے سامنے آئے اس کا ذہن بغیر کسی در سے مسلک کر کے بیان کیا گیا ہے۔

پوچھا ہے گیا ہے کہ

کیا بیسوال پیدانہیں ہوتا کہ ہمارا خدائی بیٹاق اور عالم ذر میں دبلی''
(اقرار) کہنا کیا ہے؟ جبکہ علم' تصورات وتصدیقات کا مجموعہ ہے اور اگر یہ طے ہو
کہ اس تصدیق اور دبلی'' کے بارے میں ہمیں کھے یاد نہیں' تو پھر خدا تعالیٰ اس
بات کو س طرح شہادت کے طور پر پیش کرتا ہے اور ہمیں یا دو ہانی کراتا ہے؟
بات کو س طرح شہادت کے طور پر پیش کرتا ہے اور ہمیں یا دو ہانی کراتا ہے؟
ہیں ہیں ہم پہنچ نہیں

پائیں گے اگر پہنچ پاتے تو ''آیہ ذر'' کا صحیح مفہوم بیان کرتے' البتہ ہم آپ کو تفییر المیز ان کی طرف رجوع کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ میں نے تفییر المیز ان کا فاری ترجمہ تو نہیں دیکھا کہ وہاں کیا ترجمہ کیا گیا ہے' لیکن المیز ان جلد ۸ کے متن کو میں نے دیکھا ہے' اس میں اس آیت کے بارے میں بہت عمدہ گفتگو گی گئ ہے۔ آج کی گفتگو میں ایسے موضوعات آئیں گے کہ جن کے ضمن میں ہم اس آیت کے متعلق زیادہ وضاحت کریں گے۔

عشق روحانی کی حقیقت کے بارے میں کچھاور....

دوسرا سوال میرکیا گیاہے کہ

ہرطرح کے روحانی عثق کوہم عثق حقیقی اور ذات باری تعالی سے عثق اور اس سے چھوٹے والا کیسے قرار دیے سے بین جبکہ یہ معثوق ایک عام انسان بھی ہوسکتا ہے؟ قبل ازیں ہم نے ایک نظریہ بیان کیا ہے کہ جس میں ہم نے عرض کیا تھا کہ اس کے مانے والے معتقد ہیں کہ عثق دوطرح کا ہوتا ہے ایک جسمانی عثق اور دوسرا روحانی عثق ۔ یعنی بعض عثق روحانی ہوتے ہیں ہر ایک بیسین یہاں اشتباہ (غلط نبی) نہ ہو کہ ان کے نظریے کے مطابق انسانوں کے بعض عثق روحانی ہوتے ہیں۔ اب یہ کہ انہیں کس طرح سے ذات باری تعالی سے حقیق عثق روحانی ہوتے ہیں۔ اب یہ کہ انہیں کس طرح سے ذات باری تعالی سے حقیق عثق قرار دیا جا سکتا ہے؟ سوال کی بنیا دائی بات پر ہے کہ وہ دراصل ہی کہنا جا ہے ہیں کہ عثق روحانی میں معثوق حقیق میرخص نہیں ہوتا' بلکہ یہ شخص تو ایک عرک کی حیثیت رکھتا ہے اور ایک مظہر کے مائند ہے اگر چہ عاشق سمجھے کہ اس کا

معشوق حقیقی بہنیں ہے۔ بنیادی طور برعرفاء عشق مجازی کے قائل ہی نہیں ہیں بلکہ وہ ہرطرح کےعشق کوحقیقی ہی سمجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ جمال حق کے علاوہ کوئی جمال ہی نہیں ہے اور ہر دوسرا سوال جمال اس کے جمال کا برتویا آئینہ ہے۔ ہر جمال جس صد تک بھی جمال ہے اتنا ہی ہے جتنا کہ اس کے برتو کا حامل ہے اورانسان کی فطرت کہ جو کمال و جمال کی جنتجو میں ہے کمال محدود اور جمال محدود کی طلبگارنہیں ہے کمال مطلق اور جمال مطلق کی متمنی ہے یعنی انسانی فطرت کی طلب تو وہ ہے لیکن مصداق میں اشتباہ کی وجہ سے وہ اس محدود جمال کے پیچھے چل پڑا ہے۔ یہ محدود جمالات جس قدر ''اس'' کا مظہر ہیں' اسی قدر معثوق کی حیثیت رکھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ انسان جب اس تک پہنچا ہے تو اس سے بیزار ہوجاتا ہے اور کسی دوسر محبوب کی تلاش میں نکل برتا ہے وہ اسے لاشعور میں سہ محسوس کرتا ہے کہ بیروہ نہیں ہے کہ جس کی میں خلاش میں ہوں۔انسان کے لئے ایک سوال ہے اور وہ یہ کہ انسان ان چیزوں کا اس قدر طالب کیوں ہے کہ جواس کے پاس نہیں ہیں؟ پھر جب وہ انہیں یا لیتا ہے تو وہ گری (ولوک جذبہ) اور طلب ختم ( کیوں) ہو جاتی ہے دوسر لفظوں میں اس میں ایک بے دلی (ناامیدی ا کتابت) کی سی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ بہر حال بیا لیک مسلم ہے کہ انسان ان چیزوں کا اس قدرخواہش مند کیوں ہے اور ان کی آرزو کیوں کرتا ہے کہ جواس کے پاس نہیں ہیں؟ اور جب انہیں یا لیتا ہے تو تدریجاً ان کی طرف میلان (رجحان) مھٹنے ( کیوں) لگتا ہے۔ بالفاظ دیگر کہتے ہیں کہ انسان تنوع پیند ہے' الیا کیوں ہے؟ قاعدہ تو پہر کہتا ہے کہ جو چیز تقاضائے طبیعت ہے اور انسان اسے

حابتا ہے' چونکہ اسے حابتا ہے' لہٰذا اسے یا کر اسے اطمینان حاصل کرنا جاہئے' تو پھر بعد میں اسے کیوں چھوڑ دینا جا ہتا ہے؟ اور تنوع پسند ہے پھر جا ہتا ہے کہ سی دوسری چیز تک جا پہنچے۔اس معثوق کو چھوڑے اور دوسرے معثوق کی راہ لئے پھر اسے بھی چھوڑے اور کسی اور کی طرف چل بڑے یہاں تک کہ یہ بات ضرب المثل بن گئی کہ انسان ہمیشہ اس چیز کی طلب میں رہتا ہے جو اس کے پاس نہیں ہے اور بات درست بھی ہے۔اس کامعنی سے کہ وہ اس چیز کا طالب ہے کہ جواس کے باس نہیں اور اس سے بیزارہے جواس کے پاس ہے۔ابیا کیوں ہے؟ بعض کا خیال ہے کی حیانسان کی ذات اور فطرت کا لازمہ ہے۔ سوال پیدا ہوتا۔ ہے کہ بیر کیوں انسان کی ذات اور فطرت کا لازمہ ہے؟ سرگرداں رہنا تو انسان کی ذات کا لازمرنہیں ہوسکتا' کیونکہ اس کا مطلب میہ ہوگا کہ سرگرداں رہنا ہمیشہ انسان کی ذات کا لاز مدہے اور بیر کہ وہ دائل اپنا مطلوب تبدیل کرتا رہے۔اس کا صحیح تجزیہ وہی بات ہے کہ جو عرفاء نے کہی ہے کہ انسان اگر اس تک پہنچ جائے کہ جواس کا مطلوب حقیقی ہے تو پھر آ رام یالیتا ہے۔ انسان درحقیقت اپنی ذات کے اندر سرگردال نہیں ہے بیسب سرگردانی اس امرے پیدا ہوتی ہے کہ انسان . اس حقیقت کومبهم (لاشعوری) طور پر جابتا ہے اور اس تک پہنینے کے لئے کوشش کرتا ہے۔ کبھی ایک چیز کو یالیتا ہے تو خیال کرتا ہے کہ بیروہی ہے کیکن جب ایک عرصه قریب ہو کراہے دیکھا ہے تو اس کی طبیعت اور فطرت اسے مستر د کر دیتی ہے اور پھر کسی دوسری چیز کی جنتو میں لگ جاتا ہے یوننی بیسلسلہ چاتا رہتا ہے۔ اگر اینے مطلوب حقیقی تک جا پہنچے تو وہ حقیقی سعادت اور حقیقی آ رام تک جا پہنچے گا

اور حقیقی سعادت لازی طور پر ہر چیز سے بالاتر آرام اور اطمینان کے معنی میں ہے۔ یہی ہے کہ جس کے بارے میں قرآن فرما تا ہے:

الذین امنوا و تطمئن قلوبھم بذکر الله

"جولوگ ایمان لائے اور وہ کہ جن کے دل ذکر اللی سے قراریاتے ہیں۔"

پھر فرما تاہے:

الإبلاكر الله تطمئن القلوب

"توجدر ب كدوكرالى بى سے دل قرار ياتے ہيں۔"

"الا" حرف تنبیہ ہے تاکیداور تنبیہ کے معنی میں آتا ہے کی توجہ کریں خبردار "بد کر الله" جارو مجرور ہے اور "تعظمئن القلوب" ہے متعلق ہے اور اس بر مقدم کہا گیا ہے اور جب جار و مجرور فعل سے مقدم ہو جائے تو یہ حصر کی علامت ہے کینی جب بھی مطلب سے ہے کہ صرف کا مفہوم دیتا ہے۔ "الا بذکر الله تطمئن القلوب" یعنی صرف یا دخدا سے دلوں کوآرام ملتا ہے۔ مراد بیہ کہ کہی بھی اور مطلوب کو یا لینے سے انسان کو حقیقی اظمینان نصیب نہیں ہوتا ہو کہ وقتی سا اظمینان ہوتا ہے۔ یہ بھی اس وقت تک کہ جب تک وہ سمجھتا ہے کہ اسے مطلوب حقیقی مل گیا ہے کین جب بچھ عرصہ اس کی فطرت اسے قریب سے دیکھتی ہے اور اس کی فطرت اسے قریب سے دیکھتی ہے اور اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ جنگی موجود ہے تو پھر اس کے ادر اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ جنگی موجود ہے تو پھر اس کے اندر اس کے درمیان ایک طرح کی بیزاری کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ وہ ایک ہی

حقیقت ہے کہانسان اگراہے یا لے تو پھرمحال ہے کہاس سے بیزاری پیدا ہواور وہ خداوند تعالی ہے اور یہ اطمینان تھی پیدا ہوسکتا ہے کہ جب انسان کا دل ''حقیقت'' تک'''اں'' تک اور''توحید'' تک پہنچ جائے۔ بعض لوگ یہ کہتے ہیں كه بهشت كو عالم مستى كى بدترين حكه قرار دينا حاسيع 'كيونكه بهشت ميں أيك طرح کی میسانیت ہےاور پھر ہر چیز تو بہشت میں انسان کومیسر ہےاور جب ہر چیزمیسر ہوتو بہالیا ہی ہے جبیا کہ بچھ بھی میسر نہ ہو۔ جب انسان کے پاس کوئی چیز نہ ہوتو وہ اس کے لیے کوشش کرتا ہے اور جب یا لیتا ہے تو اسے اس سے لذت حاصل ہوتی ہے اور اگر پہلے ہے ہی اسے میسر ہوتو بیامیروں کے بیچے کی طرح ہے کہ دنیا میں آئکھ کھولتے ہی جس کے لئے خوشی کے سارے سامان فراہم ہوتے ہیں ' کوئی چیز اس کے لئے نئ نہیں ہوتی البندائس کے لئے لغت کوئی معی نہیں رکھتی۔ سمی غریب کا بیٹا کہ جو ننگے یاؤں گلی میں جیٹا ہو اسے اگر ایک جوڑا جوتوں کا میسر آ جائے تو اس کے لئے اس میں بڑی لذت ہے لیکن جس کے لئے یا برہند ہونے کا کوئی مفہوم ہی نہ ہو اور جس نے اس در د کومحسوس ہی نہ کیا ہو وہ جوتے ہونے کی لذت کو ہر گر محسوں نہیں کرسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ روسواین کتاب"امیل" میں کہتا ہے کہ جن کے بیچے عیش وعشرت میں بل کر بڑے ہوتے ہیں' ان کے کئے لذت کا احساس کوئی معنی نہیں رکھتا ( یعنی لذت آ ورچز وں سے وہ کوئی لذت حاصل نہیں کرتے) 'جبکہ تکلیف دہ چیزوں کے بارے میں وہ بڑے حساس ہوتے ہیں اور چھوٹی سی تکلیف بر بھی تلملا اٹھتے ہیں۔ جبکہ اس کے برنکس وہ بیجے جو مصیبتوں اور تختیوں میں میں کر بڑے ہوتے ہیں انہیں درد اور تکلیف کا احساس

نہیں ہوتا' کیونکہ وہ اس کے عادی ہو چکے ہوتے ہیں' یعنی مختیوں کو برداشت کرنا
ان کے لئے آسان ہے بلکہ بختی کا بالکل احساس نہیں کرتے اور کوئی چھوٹی سی خوشی
مل جائے تو اس سے بہت زیادہ لذت اٹھاتے ہیں۔ بیہ حضرات کہتے ہیں' لہذا
پہشت کو قاعد تا عالم ہستی کی ہر جگہ سے بڑھ کر تھکا دینے والی اور بے لذت ہونا
عیا ہے' کیونکہ وہاں پر ہر طرح کی لذت و آسائش فراہم ہے' اس جگہ کوتو ایک جیل
بلکہ سے جیلوں سے برتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اس تکتے کا جواب
دیتے ہوئے فرماتا ہے:

لا يبغون عنها حولا (كهف ٢٠٨)

''اہل بہشت وہاں برتحول اور تبدیلی کی خواہش نہیں کریں

لینی بہشت میں ان کے لئے تھا ورا کتا ہے نہیں ہے (اس سلط میں اور بھی آیات ہیں) ہاں! ایسا کیوں ہے؟ کیونکہ بہشت اگر ایک باغ کے مانند ہوتی 'زیادہ سے زیادہ ایک باغ جاوداں ہوتی کیفنی اس کی تمام چیزیں دنیا کی مانند ہوتیں اور انسان بھی اپنی بشریت کے اعتبار سے دنیا والی کیفیت ہی کا حامل ہوتا تو معاملہ بالکل اسی طرح کا ہوتا 'یعنی اگر دنیا میں بہشت کواسی دنیا کے افراد کے لئے بنایا جائے اور فرض کریں کہ وہ جاوداں (امر ہوتا) بھی ہو جائے تو کی اشکال (اعتراض غلط نہی وجود میں آتی ہے) اس پر بھی وارد ہوتا ہے۔لیکن مسئلہ ہیہ ہے کہ اہل جنت کے لئے بہشت نعمات اللی میں سے ایک انعام ہے مسئلہ ہیہ ہے کہ اہل جنت کے لئے بہشت نعمات اللی میں سے ایک انعام ہے کیہاں تک کہ بہشت جسمائی اور لذات جسمائی بھی ان کے لئے خدا کی طرف سے

ایک لطف وعنایت ہے۔مسکد سرے کہ جب تک کوئی انسان عرفان ومعرفت کی ایک خاص حد تک نہ پہنچ حائے' بہشت اس کے لئے کوئی معنی نہیں رکھتی۔ اہل جنت کے لئے لذتوں کی اساس یمی ہے کہ وہ اینے خالق و مالک کامہمان ہے اور اسی کےخوان نعمت پر بیٹھا ہے کیعنی وہ ایک ایسی حقیقت سے وابستہ ہو جاتا ہے کہ اس سے وابستہ و پیوستہ ہونے کے بعد پھرا کتاہٹ تید ملی' تغیر' تنوع اوراس کے کو ہے ہے کسی اور جگہ کی طرف رخ کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا۔ دوسرے الفاظ میں خدا کے علاوہ کوئی چیز بھی اللہ کے کرم' اس کے لطف' اس کی عنایت اور اس کے خوان نعمت کو چھوڑ کر بھے بھی انسان کے لئے مطلوب جاوداں (ہمیشہ باتی رہنے والا 'امر پیونا) نہیں ہوسکتا 'فط اللہ ہی ہے جو انسان کا مطلوب جاوید ہے۔ بہشت میں انسان کے لئے اکتابٹ اور ول مجر جانے تنوع طلی یا وہاں ہے کسی اور جگیہ جانے کی خواہش کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا وہاں سے کہیں اور کا کوئی معنی ہی نہیں ہے۔'' دوسری جگہ'' کا تصور تو ان محدود امور میں چیز ہوتا ہے جبکہ بہشت میں "ووسرى جكه" كا تصور بي نهيل كيا جا سكتا\_ بات كمال في كبال آ تكلُّ ات روحانی عشق کے بارے میں ہورہی تھی کہ ہم اس طرف تھنچتے چلے آئے۔

عشق عرفاء كى نظر مين

مجھے اس جہت سے بات کرنا ہے کہ عرفاء کا ادعا ہے کہ ہرعشق عشق حقیقی

\_4

عشق حقیق است مجازی مگیر
این دم شیر است به بازی مگیر
عرفاء فلاسفه کے اس نظریے کوئبیں مانتے کہ عشق دوقتم کا ہے۔ ان کا
دعویٰ ہے کہ مجازی معثوق بھی اس کا پرتو ہوتا ہے عاشق اس لئے اس پر فریفتہ ہوتا
ہے کہا ہے اسے اس راز کی خبر نہ ہو۔ ان کے نظریے کے مطابق اصلاً محال ہے کہ
انسان غیر خدا سے محبت کرے۔ محی الدین کہتے ہیں:

ما احب احد غير خالقه

'' بھی کئی کے اپنے خالق کے علاوہ کئی اور سے محبت نہیں سے ،،

(محی الدین ابن عربی کی ایسی ہی باتوں کی بناء پر بعض فقہاء نے انہیں برا بھلا کہا ہے ) وہ مرید کہتے ہیں :

لكن احتجب عنه تفالي تحت زينب و سعاد و

هندو (شرح صحفه جادبدازسيد على خان)

دولکین اس کا خالق ان مجازی معثوقوں کے ناموں کے پردے میں ہوتا ہے (جبکہ معثوق حقیقی خودوہی ہے)۔''

اس ملسلے میں مولانا روم کے بہت سے اشعار ہیں۔ وہ کہتے ہیں:

جرعه ای بر ریختی زان خفیه جام

ير زمين خاك من كاس الكرام

اس میں بطور ممثیل کہا گیا ہے کہ جام عشق البی کا صرف ایک گھونٹ

زمین پرگرا ہے اور انسان اگر کسی موجود خاکی سے محبت کرتا ہے تو یہ اس گھونٹ کے لحاظ سے ہی ہے کہ جو خاک میں آ ملا ہے۔
گشت بر زلف و رخ جرعہ نشان
خاک راشاھان تھی لیند از آن
خاک کہنا یہ چاہتا ہے کہ اس انسان کا بدن خاک کے سوا پھی ہیں۔
شاھان: شاہان سے شاعر کی مراد ''فی حداعلی'' اور وہ لوگ ہیں کہ جن کا ناز زیادہ

یہ عارف کہتا ہے کہ اگر سب خاک کواس طرح آغوش میں لیتے ہیں اور اسے اس طرح سے بیار کرتے ہیں تو یہ اس وجہ سے ہے کہ اس گھونٹ میں سے کچھاس میں موجود ہے۔ پھر کہتا ہے۔

> جرعه خاک آمیز چون مجنوں کند مرشارا صاف او تا چون کند

کہتا ہے کہ اس معثوق مجازی میں اس گھونٹ میں سے ایک قطرہ مل گیا ہے' اس نے تمہارا میصال کر دیا ہے' لیکن اگر تمہیں وہ خالص شراب میسر آجائے' لیکن تم اگر اس حقیقت تک جا پہنچو تو پھر کیا ہوگا؟

لہٰذا اس میں کوئی تضاد نہیں کہ انسان کا بظاہر اس کے اپنے اپنے خیال میں معشوق ایک انسان ہو'لیکن درحقیقت معشوق حقیقی وہ انسان نہ ہو بلکہ وہ ظاہر ہو کہ جس نے اس مظہر کی شکل میں اپنے آپ کوظاہر کیا ہو۔

### كيا انساني اقد ارمتغير بين؟ (Human Values)

تیسرا سوال کہ شاید جس کے بارے میں زیادہ بحث کی ضرورت ہے ہیہ

7

ایک مارکسی جب انبانی اقدار کا دفاع کرتا ہے اور مادیت (Materialism) پر بھی یفین رکھتا ہے ٔ وہ ان دونوں کے درمیان عدم تناقض کی توجیمہ کرتے ہوئے کہہ سکتا ہے کہ ہم انسان کو ایک موجود ثابت (Non-Contradiction) نہیں مانتے (اس کا لازی نتیجہ ہے کہ انسانی اقدار بھی ثابت اور ستقل نہیں ہیں ) اور ہم اجتماعی نظام کے ساتھ ساتھ اسے کمال يدُّر سِبِحِية بينَ للبذا برزمانِ مِن إخلاقي افتداراس زمانے يا اس دور سے مخص ہوتی ہیں۔ اخلاقی جا گیرداری (Feudral Values)' اخلاق اشتراکی سے مختلف " ہے' کیکن پرولیاری طبقہ (مزدور طبقہ "Proletariat") کسی مشخص (واضح) و معین تاریخی مرحلے پر چنداشترا کی اخلاقی اقدار کی جا تکرسکتا ہے ٰلہذا کوئی تناقض (Contradiction) موجودنہیں ہے اور متغیر اخلاقی اقدار کو قبول کرنے سے ضروری نہیں ہوجاتا ہے کہ فطریات اور غیر مادہ کے وجود کو قبول کیا جائے۔ یادرہے کہ ہم قبل ازیں اس امر کی وضاحت کریکھے ہیں کہ فلسفہ مادیت (Materialistic Philosophy) اور انسانی اقدار کے درمیان ایک طرح کا تناقض و تضادموجود ہے۔ یہ ایک اٹھا سوال ہے اس کا ہم جائزہ لیتے ہیں۔ پہلی بات یہ کہی گئی ہے کہ انسان ایک متغیر موجود ہے البذا انسانی اقدار بھی متغیر

ہیں۔ دوسرے لفظوں میں چونکہ انسان ثابت نہیں ہے گہذا لازی طور پر انسانی اقدار بھی ثابت نہیں ہے کہ جب انسان اور اقدار بھی ثابت نہیں ہیں۔ دوسری بات اس سے مین کلتی ہے کہ جب انسان اور انسانی اقدار ثابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں تو پھر کمال پذیر ہیں۔ اس پر ہم میسوال کر کتے ہیں کہ اس کمال کا معیار کیا ہے؟ اس بارے میں الگ بحث کی جانی جائے۔ اس کے بعد کہتے ہیں:

''لہذا ہر زمانے میں اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مختص ہوتی ہیں' اخلاق جا گیرداری' اخلاق اشتراکی سے مختلف

یہاں دوحوالے ہے بات کی گئی ہے اور شاید خلط ملط ہوگئی ہے۔ ایک مسلہ یہ ہے کہ انسانی اقدار فابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں۔ یہ بات نسبت اخلاق ہے متعلق ہے بینی انسانی اقدار میں سے جواخلاق سے مربوط ہیں ، وہ متغیر ہیں ، یہ مسلہ اخلاق کے متغیر اور نسبی ہونے سے متعلق ہے کہا یہ بات ورست ہے کہ انسانی اقدار بشمول اخلاقی اقدار واقعاً متغیر ہیں؟ یہ چنداقدار کہ جن کا ہم نے ذکر کیا ہے کہ فاقعاً متغیر ومتول ہیں؟ مثلاً ہم نے بیان کیا ہے کہ حقیقت جوئی (حقیقت کی تلاش) انسان کے لئے ایک قدر (Value) ہے کہا یہ قدر متغیر عین کیا ہے کہ فات اشراکی (سوشلسٹ) دور میں کھر کھی باڑی کے زمانے میں کھر اور کھر کھیونسٹ زمانے میں گھر جا گیرداری کے دور میں کھر سرمایہ داری کے زمانے میں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا یہ اور کھر کھیونسٹ زمانے ہیں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا یہ اور کھر کھیونسٹ زمانے ہیں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا یہ انسان کے لئے ایک فابت اور غیر متغیر قدر رہی ہے؟ فائیا آگر یہ اقدار متغیر ہوں تو

اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر قدر (Value) اینے زمائے میں ہی صحیح ہے اور دوسرے زمانے میں ناپیندیدہ ہے مثلاً جا گیردارانداخلاق کو بی لے لیں کیا ہم محض اسے حا گیردارانہ دور میں ہونے کی وجہ سے حا گیردارانہ اخلاق کہہ سکتے ہیں اوراس کی تائد کر سکتے ہیں اور اسے صحیح سمجھ سکتے ہیں؟ لیمنی ہمیں یہ دیکھنا جا ہئے كه وه اس دور مين كس چز كواخلاق سجهة تهي؟ اسى كى تأسيد كرنى جائية \_ اگرچه وه اس طرح کے افسانے کو ہی اخلاق سمجھتے تھے کہ مثلاً ضحاک ہر روز ایک جوان کوتل کیا کرے تا کہاہینے کندھوں پر بیٹھے سانپوں کو ان کا مغز کھلا سکے یا ہیہ بات نہیں بلکہ ایک طرح کے منتقل اصول کار فرما ہیں؟ فرعون کا کام اس کے زمانے میں بھی نابیندیدہ ہےنہ بیر کہ فرعون کا کام چونکہ فرعون کے زمانے سے تعلق رکھتا ہے اس لئے اس کے اپنے زمانے میں صحیح ہے اور ہم چونکہ دوسرے زمانے میں ہیں لہذا ہمیں اپنی اقدار کوفرعون وموسیٰ کے زمانے پرلا گونہیں کرنا جائے۔فرعون کاتعلق چونکہ ایک دوسرے زمانے سے تھا اور اس زمانے میں جھے اخلاق سمجھتے تھے وہ أيك صحيح اخلاق تها كيا بهم الي بات كهد كت بين الثا أن بيان مين طبقاتي اخلاق كاسهاراليا كياب قاعدتا مونا بهي يونهي حاسط كيني ماركسرم ايسے انساني اخلاق کا قائل نہیں ہوسکتا جوسب انسانوں کے لئے اخلاق قرار یائے۔اس بیان كے مطابق جارے زمانے ميں جبكه ان سارے نظاموں كا نمونه موجود يے جا گیرداری سرماید داری اور کمیونزم ہر ایک کانموند موجود ہے تو ہمیں کہنا جاہئے كدايك كميونسك كے لئے اخلاق واقعاً ايك اور جيز ہے اور سرمايہ دار كے لئے اخلاق کوئی دوسری چیز ہے۔ ایک سرمایہ دار ایک کمیونسٹ سے کہ سکتا ہے اور اسی

طرح سے ایک کمیونسٹ ایک سر مایہ دار سے کہ سکتا ہے کہ تم اینا اخلاق مجھ برنہیں تھونس سکتے' کیونکہ تمہارے حالات اور تقاضے جدا ہیں اور ہمارے حالات اور تقاضے جدا۔اگر میں تمہارے حالات میں ہوتا تو تمہارا اخلاق قبول کر لیتا اور اگرتم میرے حالات میں ہوتے تو میرا اخلاق قبول کر لیتے' لہٰذا نہ میں تمہیں کچھ کہہ سکتا ہوں نہم مجھے کچھ کہد سکتے ہوئندایک کمیونسٹ ایک سرمارید دار کواخلاقی حوالے سے برا کہا سکتا ہے اور نہ کوئی سر مایہ دارکسی کمیونسٹ کو اخلاقی حوالے سے غلط کہہ سکتا ہے کیونکہ اس نظر بے کے اعتبار ہے کوئی ایبامشترک انسانی اور فطری اخلاق نہیں ہے کہ جس کی بناء پرائی کمیونسٹ کسی سر مائیہ دار کو برا کہہ سکے اور نہ کوئی سر مائیہ دار سی کمیونسٹ کومور دالزام کھنجراسکتا ہے ایسی کوئی مشترک چیز موجود نہیں البذا ہر کوئی دوسرے کو جواب میں کہدسکتا ہے کہ میرا اخلاق مجھ سے متعلق ہے اور تمہارا اخلاق تم سے نہتم میرا اخلاق اپنا سکتے ہواور نہیں تمہارا۔ اس بناء پر کہا جا سکتا ہے کہ اخلاق صرف زمانوں سے وابستہ نہیں ہے بلکہ طبقاتی خصوصیات سے بھی وابستہ ہے مثلاً دنیا کے ان سارے علاقوں میں کہ جہاں آج بھی جا گیرداری نظام کارفر ما ہے ان کے لئے صحیح اخلاق وہی جا گیردارانہ اخلاق ہے۔ ہمارا نظریہ یہ ہے کہ انیان انبان کے اعتبار سے ایسے اخلا قیات کا حال ہے کہ جوابتدائی زمانے کے انسان کے لئے بھی اس طرح سے صادق ہیں کہ جس طرح سے منعتی تدن کے اس دور کیلئے۔

# ڈاکٹر ہشتر ودی کا نظریہاوراس کا تجزیہ

اتفاق کی بات ہے کہ دو تین روز پہلے میں نے اخبار میں ایک ولچسپ مات برهی اور سوچ رماتها که کسی وقت آپ کو بھی سناؤں آج چونکہ ہماری بحث بھی انہی امور سے متعلق ہے کہذا اب آپ کو سنا تا ہوں۔ ۸ جون (۲۷ اء) کے روز نامہ '' کیبان' نے بروفیسر مشتر ودی کا ایک انٹروبوشائع کیا تھا'جس کی سرخی یتھی "زمینی النان ایک کائناتی مخلوق کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے" وہ مجھی مجھی عجیب وغریب ہا تیں کرتا ہے۔ اس ضمن میں اینے بعض نظریات کی وہ ہمیشہ تکرار کرتا ہے اور کہتا ہے کہ اہرام مفر کو زمین پر بسنے والے انسانوں نے تغیر نہیں کیا' بلکہ انہیں دوسرے ساروں کے ترقی مانی انسانوں نے جاری زمین برآ کر بنایا ہے اور اس وقت زمین پر بسنے والے لوگوں کے لئے ممکن ہی نہیں تھا کہ انہیں تغییر كرياتي وه اسى طرح كى دوسرى باتين بھى كرتا ہے۔ حال ہى ميں اس نے اينا ایک ' فلفہ اخلاق' بھی بنایا ہے یعنی اس نے بھی ابنی طرف سے ایک طرح کا ہومن ازم (Humanism) گھڑا ہے۔ ڈاکٹر ہشتر ودی نے اینے اس انٹرویو کی ابتداء میں ایک مقدمہ ذکر کیا ہے کہ جس میں وہ آج کے علم وتدن کو ناپسند قرار دیتے ہوئے کہتا ہے کہ علم وتدن چونکہ انسان کے لئے ضرر کا موجب بنتے ہیں' اس لئے ناپندیدہ ہیں۔ اس کے بیان کے بعض جھے آپ کو پڑھ کر سناتا ہوں۔ وہ کہتا ہے:

''کوئی امر بھی مطلق (مکمل حتی یقینی) نہیں ہے بلکہ تمام

امورنسبی ہیں' شاید آپ کو بیہ کہا گیا ہو کہ ریاضی کے احکام مطلق ہیں' میں کہتا ہوں کہ وہ بھی مطلق نہیں ہیں۔'' '' کیبان'' کا نامہ نگار کہتا ہے:

"ابران کاسینر ریاضی دان پروفیسر مشتر ودی اپنی اس منطق کی بناء پر کدکوئی امر مطلق نہیں ہے رنجشوں کے خلاف اعلان جنگ کرتا ہے اور مختلف قوموں اور قبیلوں کو محبتوں کے پرچم جنگ کرتا ہے اور مختلف قوموں دیتا ہے اور کہتا ہے کہ تمام لوگ ایک دوسرے کو کہن بھائی سمجھیں۔"

اس جگہ میں نے ایک نوٹ لکھا ہے کہ اس کا یہ کہنا کہ''کوئی بھی امر مطلق نہیں ہے''، کیا خود یہ امر مطلق ہے یا غیر مطلق ؟ ایک بارہم کہتے ہیں کہ اس امر کے علاوہ کہ''کوئی امر مطلق (کمل جنی بیٹی) نہیں ہے''، باقی تمام امور مطلق نہیں ہیں (یعنی صرف اس امر کومنٹی کرتے ہیں کیاں جب یہ امر مطلق ہیں ہیں (یعنی صرف اس امر کومنٹی کرتے ہیں کہ مطلق نہوتو کوئی دلیل نہیں کہ ہم اس کا استفاء کریں۔منطقی حضرات کہتے ہیں کہ منطق نہ ہوتو کوئی دلیل نہیں کہ ہم اس کا استفاء کریں۔منطقی حضرات کہتے ہیں کہ منطق کے بعض مسئلے ایسے ہیں کہ بطور عموم ان کا صادق ہونا محال ہے۔ لازمی طور پران میں استثناء ہوتا ہے' مثلاً کوئی کہتا ہے''میری تمام با تیں جھوٹ ہیں''۔ یہ جی جس کہ بیس ہوسکتا کہ اس مسئلے کے سارے مصادیق سیچے ہوں' کیونکہ اگر میری تمام با تیں جھوٹ ہیں آتو میری ساری باتوں کو جھوٹ نہیں ہونا چاہئے' ورنہ یہ جھوٹ نہیں ہوگا۔ بہر حال باتیں جھوٹ نہیں ہوگا۔ بہر حال

من جلہ ان باتوں کے کہ جن کا صادق ہونا محال ہے ایک یہی ہے کہ کوئی امر بھی مطلق نہیں ہے اگر یہ صادق ہوتو یہ جملہ بھی اس میں شامل ہوتا ہے اور اگر ایسا ہو تو خود به مطلق نہیں رہتا' پس جب به مطلق ندر ہاتو ہمارے پاس ایسے امور ہونے چاہئیں جومطلق ہوں۔ یہ ہوئی ایک بات دوسری بات پیر کہ نامہ نگار کہتا ہے کہ وہ لوگوں کو محبتوں کی دعوت ویتا ہے اور کہتا ہے کہ تمام لوگ ایک دوسرے کو بھائی بہن مجھیں۔ ان صاحب سے بیہ یوچھنا جا ہے کہ کیا بیداخلاقی دستورالعمل کہ "لوگ ایک دوس کو بھائی بہن سمجھیں"، امر مطلق ہے یا تھم نسبی؟ اور کیا کسی خاص زمانے سے مربوط ہے یا تمام زمانوں کے لئے ہے؟ بعنی کیا ہے دستور العمل ماضی وال اورمستقبل تمام زمانوں کے لئے بہتر ہے؟ ای طرح میہ ہر جگہ اور ہرفتم کے حالات میں تمام لوگوں کے لئے صورت کرتا ہے یا فقط بعض لوگوں کیلئے؟ نامہ نگار کہنا ہے تہران یو نیورٹی کے بیر بروفیسر کر جوٹیکنالوجی اورعلم کی ترقی کے ظلم و انسانیت کشی میں استعال ہے بہت رنجیدہ خاطر ہیں کہتے ہیں: '' قرون وسطیٰ کے غیر متبدل امور و احکام ہماری صدی میں ختم ہو چکے ہیں اور نہ فقط میہ کہ معتبر نہیں رہے بلکہ ان کی جگہ ایسے امور نے کے لی ہے کہ جو ہرگر مطلق نہیں ہیں۔سقراط کی حکمت عالیہ اور کانٹ کے بلند فلیفہ اخلاق کو اس کے اس قدر رعب و دیدیے کے باوجود آج رہا، جھوٹ حس اثبات نفس خود غرضی اور حب ذات سے تعبیر کیا گیا ہے۔ آئن ٹائن نے سائنسی نظریات کے زمان و م<u>کان کے اعتبار سے</u>

مطلق ہونے کو غلط ثابت کر دیا ہے تو دوسری طرف فرائڈ کے نظر بہ جنس نے اس فلسفہ اخلاق کی بنیادوں کو اکھاڑ کر رکھ دیا ہے کہ جے ایک مطلق نعت الہی قرار دیا جاتا ہے لہذا جب سارے احکام و امورنسی بیں تو پھر اس بنیاد پر کہ فلال میرے نظریے کونہیں مانیا' ہمیں برادر کشی شروع کر دینی جاہیئے۔ جو بات ہم قبول کرتے ہیں' وہ ہمارے لئے مطلق (مکمل جتی) ہے ہوسکتا ہے وہ دوسرے کے لئے مطلق نہ ہو۔ جب ریاضی کے احکام مطلق نہیں ہیں اور ہر چزنسی ہے تو پھر بعض لوگ س طرح سے سی امر کومطلق قرار دے کر ٹیکنالوجی کو ہرادرکشی کے لئے استعال کر بکتے ہیں؟'' وہ کہتا ہے کہ بیرجنگیں قرون وسطی کے مطلق احکام کی با قیات میں سے

بین کینی قرونِ وسطی کے لوگ اپنے امور کومطلق سجھتے تھے۔ اس سے اس کی مراد یہ ہے کہ مثلاً فلاں دین کے پیروکار اپنے آپ کوئی سجھتے تھے اور وہ بھی حق مطلق اور اپنے خالفین کو باطل مطلق جانتے تھے۔ اسی طرح خالفین بھی مدمقابل کو یونہی سجھتے تھے اور یہی امر انسانیت کشی کا موجب بنتا تھا۔ ہمیں بس اتنا سجھ لینا چاہئے کہ کوئی چیز بھی مطلق نہیں ہے اگر میں کہتا ہوں کہ میں حق پر ہوں اگر یہ درست بھی ہوتو بھی بطور مطلق درست نہیں اور اگر دوسرے کو باطل کہتا ہوں اور واقعاً وہ باطل پر ہوتو بھی بطور مطلق درست نہیں۔ میں حق نسبی پر ہوں اور باطل نسبی پڑائی باطل پر ہوتو بھی حق نسبی پر ہوں اور باطل نسبی پڑائی طرح وہ بھی حق نسبی اور آپس میں بھائی بن کر طرح وہ بھی حق نسبی اور آپس میں بھائی بن کر

رہیں۔ یہ ہے اس کے نظریے کی بنیاد اس کے بعد وہ اخلاقی امور کوریاضی کے مسائل سے خلط ملط کرتا ہے اور کہتا ہے کہ سقراط کا فلیفہ اخلاق جسے آج کل ایک طرح کی خود پیندی سے تعبیر کیا جاتا ہے در حقیقت جھوٹ اور ریا پر ہنی ہے۔ ان صاحب سے بیرکہنا جاہیئے کہ آپ نے اپنے بیان میں ریا' جھوٹ اثبات نفس اور خود پیندی کو ناپیند قرار دیا ہے البتہ بیہ کہنا کہ سقراط کا فلسفہ ان چیزوں برمشمل ہے ' ایک بے بنیادس بات ہے اور کہا گیا ہے کہ بدایک طرح کی خود پسندی ہی ہے جو اخلاق کی صورت میں جلوہ گر ہوئی ہے۔ٹھیک ہے فرضاً ہم اسے قبول کرتے ہیں كەسقراط كا فلىفداپك طرح كى خود پيندى خود بريتى اثبات نفس كىحس تظاہراور ریا وغیرہ پرمشممل ہے اور اس کے اس فلسفہ اخلاق کو ناپیند قرار دیتے ہیں' لیکن نتیجاً ہم نے بی قبول کیا ہے کہ بطور مطلق ہم نے ان کی نفی کی ہے اور بطور مطلق مخالف اخلاق قرار دیا ہے۔ کیا ریا بطور مطلق مخالف اخلاق ہے یا بطور نسبی اسی طرح جھوٹ ؟نسبی اگریہ بطورنسبی مخالف اخلاق بین تو سقراط کا فلسفہ اخلاق بھی حق نسبی ہے اور مطلقاً نفی نہ ہوا۔ آپ تو بیہ کہنا جائے تھے کہ سقراط کا فلسفہ اخلاق مجموعي طور يرمنسوخ اورخم ہو چكا ہے ، پس آب نے بطور مطلق ان كا مخالف اخلاق ہونا قبول کرلیا ہے۔ بیمکن نہیں ہے کہ اٹسان فلسفہ اخلاق کا قائل ہو کیکن اس کے ساتھ اخلاق کومتغیر اورنسبی سمجھتا ہو (ہمارا نظریہ یہی ہے اور بعد میں مزید اس کے بارے میں بحث کریں گے) یعنی کم از کم ایک اصول کے لحاظ سے اخلاق ثبات اوراطلاق کے مساوی ہے۔ جارے ہاں ایک اصول اخلاق پایا جاتا ہے اور ایک فروع اخلاق فروع اخلاق اصول اخلاق سے مختلف ہے۔ اخلاقی

اصول ثابت و استوار اور مطلق ہیں اور اگر ان سے بی ثبوت و اطلاق جدا کر دیا جائے تو اخلاق اپ افلاق حید کر دیا جائے تو اخلاق اپ افلاق صلیے (پہلو) سے خارج ہو جاتا ہے۔ ہاں ایک طرح کے آ داب و رسوم اور منشور کی طرح ایک شم کے مدون قواعد وضوابط کی صورت افقیار کر لیتا ہے اور بیمقدی امر نہیں ہے کہ جو واقعاً خیر وفضیلت ہو۔ اختیار کر لیتا ہے اور بیمقدی امر نہیں ہے کہ جو واقعاً خیر وفضیلت ہو۔ ہمیں افسوی ہے کہ استاد شہید کی اس تقریر کا باقی حصہ شیب نہیں ہوسکا۔

·jabir.abbas@yahoo.com

انسانی ''اصالتون' کا ارتقاء'' ''انسانی اقد ار کا ارتقاء'' ہم جن چیزوں کو انسانی اصالتوں اور انسانی شرف و کرامت کے نام سے باد کرتے ہی انسانی اصالتوں کے منکر حضرات کی نظر میں بی حض موہوم سی چزیں ہیں' البتہ ان حضرات میں ہے بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ بعض موہومات الیی بھی ہیں کہ انسانی معاشرے کی مصلحتیں اور منافع تقاضا کرتے ہیں کہ ان کو قبول کرلیا جائے ورنہ ان کی اپنی کوئی حقیقت نہیں' مثلاً صدافت کی دھوکے اور فریب کاری کے مقابلے میں کوئی اصالت نہیں ہے۔ وہ انسان جوسوچا ہے کہ سچا ہو یا دھو کے باز اس کے لئے ان دونوں میں بچھ فرق نہیں' اگر تمام لوگ دھو کے باز ہو جا کیں تو بیہ کے ضرر میں ہوگا۔ اس لئے اگر ہم جاہتے ہیں کہ بہتر اور زیادہ منفعت حاصل کریں اور نقصان کمتر ہوتو ضروری ہے کہ ان موہومات کو قبول كرين للندا فلاسفه آئے اور انہوں نے لوگوں كو اس بات كى تلقين كى كه شرف انسانی کا تقاضا یہ ہے کہ انسان سیا ہونہ کہ دھوکے باز تا کہ لوگوں کے شعور ان موہومات کو قبول کریں۔مئر گروہ کے نز دیک بیرالیے موہومات ہیں کہ جولوگوں کے لئے مفید ہیں' لیکن وہ ان کی ترغیب نہیں دیتے ہلکہ بھس ترغیب دیتے ہیں۔مثلاً نشمے کا فلسفہ کہ جو کہتا ہے کہ ان موہومات کو ایک خاص گروہ نے اپنے منافع کے لئے گھڑا ہے اور ان کے برعکس عمل کرسکتا ہے تو اسے جاہے کہ وہ ان کےخلاف ہی عمل کر ہے۔

### نشيے اور ساكسسٹوں كے نظريات كا تقابل

پی دوسرانظریمان تمام چیزوں کوموہوم قرار دیتا ہے جاہے بیرانسانیت

کے لئے مفید ثابت ہوں یا اصلاً مفید ہی نہ ہوں۔اس ضمن میں نکشے کا ایک قول ے کہ جوعینا مارکسسٹوں کے نظریات کے بھس ہے۔ مارکسٹ کہتے ہیں کہ ثروت مند طقے نے اخلاقی قوانین اورخصوصاً اخلاق کے دینی اور مذہبی اصولوں کو محروم اورغریب طقے کی تسکین کے لئے تخلیق کیا ہے تا کہ ان کی شورش ( فتنہ وفساد ''بلوائی'') اور انقلاب کی روک تھام کرسکیں' پس دین کو اسی طبقے نے گھڑا ہے۔ نشے بالکل اس کے بھس کہتا ہے اس کے فلفے کی بنیاد چونکہ انسانی نسل کے ارتقاء اورایک طاقتور بڑے انسان (فوق البشر ) کےظہور پر ہے (جبکہ اس کمال وارتقاء کووہ صرف طاقت وقد ہے میں ہی مضمر سمجھٹا ہے) کلہٰذا کہتا ہے کہ کمزور طبقہ طبیعی طور پر فنا کے قابل ہے چنا بچہ اس نے دین اخلاق اور ایسے دیگر مسائل کو گھڑا ہے تا كه طاقتور طبقه كا راسته روك سكيح."Nature" '' طبيعت'' كے قانون ارتقاء کی رو سے کمزور بنیادی طور برختم ہو جائے کے قابل ہے اور اسے ختم ہی ہو جانا جاہے۔ضعف و کمزوری سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں قوی کو باقی رہنا جائے تا کہ اس سے ایک قوی ترنسل وجود میں آئے اور قوی انسانوں کوطبیعت اور نیچر میں کمال حاصل کرنا جاہیے نہ کہ کمزور انسانوں کو۔ کمزورلوگوں کا وجود نابود ہو جانے کے قابل ہیں اور انہیں نابود ہی ہو جانا طاہئے مرور کی تفویت کرنا نہایت غلط کام ہے۔ دین فرمب انصاف عدالت فداکاری ایثار اور قرمانی وغیرہ جسے مفاہیم كمزور لوگول كى اختراع (ايجاد) بين كيونكه انہوں نے ديكھا كه وہ زور كے وریع طاقتوروں کا مقابلہ نہیں کر سکتے البذا انہوں نے ایس باتیں گھڑ کی ہیں اور اس طرح ہے وہ طاقتوروں کی ترقی میں حائل ہو گئے ہیں۔اس کی منطق میں دین

كمزورول كا ساخته و يرداخته بئ تاكه وه طاقتورول كا راسته روك سكيل جبكه حق ہمیشہ طاقور کے ساتھ ہوتا ہے لیعنی "الحکم لمن غلب" حق اس کے ساتھ ہے كه جوال طبيعي تنازع مين كامياب ب للذائش تمام دين مديبي اوراخلاتي معاني آور مفاہیم کی بالکل نفی کرتا ہے اور کہتا ہے کہ یہ چیزیں کمال کے راہتے میں حاکل ہیں' بہرحال یہ دوسرا نظریہ ہے۔ البتہ اور نظریات بھی ہیں کہ جو انسانیت کی اصالت کو قبول کرتے ہیں' یعنی اسے موہوم نہیں سمجھے' انسانیت کے ایک حقیقت ہونے کے قائل ہیں' بداور بات ہے کہ وہ اسے فطری بھی نہیں سجھتے۔ بدلوگ دو طرت کے ہیں' ایک کروہ انہی لوگوں کا ہے جو جاہتے ہیں کہ ان باتوں کو قبول کر لیں اور ان کے فطری ہونے کا بھی اٹکار کر دیں۔ پھر وہی پہلے والا سوال دہراتے ہوئے کہتے ہیں کہاں کا ننات میں کوئی ثابت اور مستقل حقیقت موجود نہیں ہے کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے پس جب کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے تو انسانیت کیسے ثابت ومستقل ہے؟ انسانیت 'دلینی انسانی اصالتیں'' بھی ایک متغیر حقیقت ہے کہ جو زمانے کے حالات اور تقاضوں کے تالع ہے ہر زمانے میں انسانی اور اخلاقی اصالتیں اس زمانے کے حالات اور تقاضوں کے مطابق ہوتی ہیں۔ ایک زمانے مین ''اخلاقی اقدار واقعاً'' رہی ہوتی ہیں کہ جو مقدس بھی ہیں اور جو انسانیت سے تعبیر کی جاتی ہیں' لیکن جب زمانے کے حالات بدل جاتے ہیں تو پیافنداراور اصالتیں بھی ختم ہو جاتی ہیں اور ان کی جگہ نئی چیزیں لے لیتی ہیں کہاس زمانے میں انسانیت یمی نئی چیزیں ہوتی ہیں' پس پیراصالتیں ثابت اور مستقل نہیں ہیں بلکہ متغیر ہیں۔ اس کے علاوہ جس طرح ہم پہلے عرض کر چکے میں وہ کہتے ہیں کہ یہ اصالتیں مطلق نہیں ہیں بلکہ نبی (Relative) ہیں۔ یہ فقط زمانے کے اعتبار سے متغیر ہیں بلکہ زمان واحد میں بھی مختلف ماحول اور مختلف حالات میں مختلف ہیں مثلاً طبقاتی اختلاف اور فرق کو بھی مختلف اور متعدد بنا دیتا ہے۔ ہر انسان کے لئے اس کے اجتماعی اور ساجی حالات کے مطابق اخلاق آبیک چیز ہے اور بید چیز اس سے مختلف ہے کہ جو مختلف حالات میں دوسرے لوگوں کے لئے اخلاق ہے کہ جو مختلف حالات میں دوسرے لوگوں کے لئے اخلاق ہے۔ اس بارے میں ہم پہلے بحث کر بھیے ہیں کہذا تکرار لازم نہیں ہے صرف آبی جیز کا اضافہ کرتے ہیں اور وہ بیہ ہے:

#### انسانی اصالتوں کے ارتقاء کامفہوم

اس مفروضہ کی بنیاد کھی طرح ہم پہلے کہہ چکے ہیں یہ ہے کہ اس کا کنات میں کوئی چیز بھی فابت و مستقل نہیں ہے بلکہ تمام چیزیں متغیر ہیں کیکن اس کی بنیاد تغیر پر ہی نہیں بلکہ تغیر اور تکائل پر ہے۔ اس بات کی وضاحت کرتا چلوں کہ جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی اصالتیں ارتقاء پذر پین تو اس ہے ہم کون ہے متنی مراد لیس کہ جو مطلق تغیر ہے مختلف ہوں؟ ہرتغیر کوتو ہم ارتقاء و تکائل نہیں کہ سکتے اس لئے کہ تزل بھی تو تغیر ہی ہے مکن ہے ایک انسان اپنی انسانیت کے اعتبار سے کائل تر ہو جائے اور اس طرح ممکن ہے کہ اس کے برعس ہو جائے کر اعتبار سے کائل تر ہو جائے اور اس طرح ممکن ہے کہ اس کے برعس ہو جائے کہ جے ہم اخلاقی خرابی اور پستی کہتے ہیں۔ آیا اخلاقی پستی کا اصلاً کوئی مفہوم ہے بھی یا چراس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن خاصلاً کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے مکان نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے مکان نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تا ہے ہیں۔ آیا خالت نے لیا کی ہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تا ہے کہ جو سے اس کی جانس کی جانس کی جانس کی جانس کی جانس کی جانس کی جب ہے ہے ہیں۔ آیا خالق کوئی معنی و مفہوم تا ہوں اس کا کوئی معنی و مفہوم تا ہوں اس کا کوئی معنی و مفہوم تا ہوں اس کا کوئی معنی و مفہوم تا ہوں اس کی جانس کی جان

تکامل ، ارتقاء ہے قطعاً ایسانہیں ہے۔ ارتقاء لینی کمال ترقی کی طرف قدم بڑھانا لینی ارتقاء کی طرف بڑھنے والی چیز جب مختلف مراحل کو طے کر رہی ہوتی ہے تو اں میں نہ صرف عدم ثبات ہوتا ہے اور وہ آیک جگہ متوقف (جامد) نہیں ہوتی ' بلکہ ایک چیز اور بھی اس میں پائی جاتی ہے وہ یہ کہاس کا پہتغیر کمال کی طرف ہوتا ے مین ہم اس کے لئے ایک نقطہ ابتداء قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس سے یہ چیز کمال اور آ کے کی طرف بڑھ چلی ہے کینی بعد والے مرحلے میں کہ جو نقطہ آغاز ہے عالی تر مرحلہ ہے یہی زیادہ حجم ومقدار کے ساتھ کیں اگر پی تغیر کمال کی راہ میں انجام پذرین وقو بیرکت ارتقائی حرکت نہیں ہے۔ اگر ہم جاہیں کہ راہ کمال وارتقاء کی ہوتو ہمیں جاہئے کہ ایک امر کوسامنے رکھیں اور بعد میں کہیں کہ وہ امرابنداء سے اس چیز میں پایا جاتا ہے جبکہ ہم اس امرکو کمال قرار دیں اور بعد کے مرحلے میں یہی امراس چیز میں زیادہ مقدار میں موجود ہو۔ مثلاً سائنس اور صنعت میں تکامل کو ہی لے لیں ایک معاشرہ ایک رکھلے برسائنس اور ٹیکنالوجی اور اسرار طبیعت (Nature) کے کشف اور اس سے متعلق معلومات کے اعتبار ے ایک خاص مقام برے جبکہ دوسرے مرحلے میں تغیر کرجا تا ہے۔ یہاں کیا ہم ہرتغیر کو تکامل کہد سکتے ہیں؟ اگر بعد کے مرحلے میں بدلوگ پہلے سے زیادہ جامل اور نادان ہو جائیں فنی اور صنعتی طاقت کے لحاظ سے مروریر جائیں تو کیا ہم کہہ سكتے ہيں كدانہوں نے ارتقائى مرحلہ طے كيا ہے اس كئے كديہلے كى نبيت فرق بیدا ہو چکا ہے؟ مثلاً پڑھے لکھے لوگوں کی تعداد پہلے کے مقابلے میں کمتر ہے اس طرح عموی معلومات کی سطح بھی سلے کے مقابلے میں کم ہوگئ ہے تو کیا ہم کہہ

سکتے ہیں کہ چونکہ پہلے مرحلے سے تغیر کر چکے ہیں البذا ارتقاء حاصل کر چکے ہیں؟ ہرگز ایبانہیں ہے۔مطلق تغیر کوارتقاء نہیں کہا جاتا' بلکہ ارتقاءاس وقت حاصل ہوگا' جب یمی معاشرہ بعد کے مرحلے میں کمیت (مقدار) یا کیفیت یا ہر دواعتبار سے يهلي كى نسبت بالاترسطح يريني جائے مثلاً اگر يهلے ان يره هاور جامل لوگوں كى شرح پیاس فیصد تھی اور اب مقدار کے اعتبار سے بیہ ۲ فیصد ہوگئی سے اور اگر پہلے علم و دانش ادر معلومات کے اعتبار سے زیادہ سے زیادہ ایم اے کی سطح پر تھے تو اب سہ ڈاکٹریٹ (ی آچ ڈی) کر چکے ہیں۔صنعت بھی ای طرح ہے کیعنی جو پچھان کے پاس پہلے تھا وہ اب بھی ہے البتہ کچھاضائے کے ساتھ دوسرے الفاظ میں وہی چیز ان کے پاس بالاتر سطح چرموجود ہے۔ ہمیں جائئے کہ ارتقاء میں ایک نقطہ آغاز کمال کو پیش نظر رکھیں اور پھر ای میداء نقطہ آغاز کمال سے ایک رائے کو مدنظر قرار دیں کہ کوئی چیز اس راہ پر دوسر کے مرحلے میں بالاتر سطح پر موجود ہوتو ای کوارتقاء کہتے ہیں۔

انسانی معاشرے کے ارتقاء کی اقسام

ا۔ طبیعت (Nature) کے ساتھ انسانی رابطے میں ارتقاء

انیانی معاشرے کی ترتی اور تکامل کی طرح سے ہے (فلسفہ تاریخ میں اللہ میں اس چیز پر بحث کی جاتی ہے) جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی معاشرہ راہ ارتفاء طے کر رہا ہے تو ایک وقت ہماری مرادفی مسائل ہوتے ہیں ایعنی

انسان طبیعت کے حوالے سے رقی کے مدارج طے کر رہا ہے۔ انسان طبیعت سے مربوط ہے اور ہمیشہ اس سے معرکہ آ رائی کی حالت میں ہے وہ چاہتا ہے کہ طبیعت پر غالب آ جائے اور اس پر مسلط ہو کر اس سے اپنی خدمت لے اور اس میں شک نہیں کہ انسانی معاشرہ طبیعت کے حوالے سے تکامل (ارتفائی) کے میں شک نہیں کہ انسانی معاشرہ طبیعت کے حوالے سے تکامل (ارتفائی) کے مراحل طے کر چکا ہے اور کر رہا ہے۔ اس لحاظ سے اگر ہم گزشتہ اووار کو مدنظر رکھیں تو یہ بات روز روثن کی طرح عیاں ہے کہ جس چیز کو آج ہم طبیعالوجی صنعت "دو بروز روثن کی طرح عیاں ہے کہ جس چیز کو آج ہم طبیعالوجی منعت برتسلط" کے نام سے یاد کرتے ہیں روز بروز ترق کی کر رہی ہے اور اس میں اضافہ ہورہا ہے۔

# ۲۔ معاشرتی ڈھانچے کے باہمی روابط میں ارتقاء

دوسرا مسئلہ انسانوں کے باہمی روابط کا ارتقاء ہے کین مراد مجموعی طور پر معاشر تی ڈھانچ کے باہمی روابط ہیں کینی معاشرہ انتظامی اعتبار سے ایک زندہ موجود کے مانند ہے کہ جتنا سادہ اور بسیط ہو اس میں شعبوں کی تقداد جس قدر کم ہو وصدت و بساطت کی حالت زیادہ ہوگ۔ جس قدر تکامل کے مراصل طے کرتا ہے اتنا ہی اعضاء اجز ااور شعبوں کے اعتبار سے پیچیدہ ہوتا چلا جاتا ہے جس قدر کام مختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے اسی قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے جس قدر کام مختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے اسی قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے جس قدر کام مختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے اسی قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے ۔ بہ شک اس لحاظ سے بھی انسانی معاشرہ ترقی کر چکا ہے مثال کے طور پر آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے مختلف پیشوں علمی شعبوں اور حقاف دفاتری عہدوں کو مرتظر رکھیں تو آپ دیکھیں گے کہ پہلے بیہ معاشرہ ایک

نو زائیدہ حیوان کی مانند کم اعضاء پرمشتمل تھا' روز بروز اس کےاعضاء میں اضافیہ ہوتا گیا۔مثلاً کسب معاش کہ جومبادلات کا ذریعہ ہے اور وسائل زندگی فراہم کرتا ہے کے اعتبار سے کوئی اگر مختلف پیشوں کا شار کرتا تو پورے تہران میں شاید دس سے زیادہ پیشے نہ تھے لیعنی اس وقت معاشرہ اس سے زیادہ پیشوں کا تقاضا نہیں کرتا تھا۔ دیباتوں میں جاتے تو دیکھتے کہ ایک ہی دُکان بیک وقت سبزی' عطر' سٹیشزی اور گوشت کی دکان ہے جو کچھ بھی جاہئے وہاں سے ملے گا۔لیکن جیسے جیسے معاشرہ ترقی کررہا ہے اور آپ دیکھ رہے ہیں کھنعتی ترقی کے باعث ایسے نے پیٹے وجود میں آ کے ہیں اور ایجاد ہوئے ہیں کہ جو پہلے نہیں سے مثلاً میوزک سنٹر کہ جن کا پیشہ یہی ہے کے کیشیں ٹیپ کر کے پیچے ہیں' ان کیسٹول میں بعض نربی کیشیں بھی ہیں' بعض دکا عین تو صرف نربی کیسٹ ہی فروخت کرتی ہں' دفتری کام بھی اسی طرح ہیں۔مختلف وزارتوں کو دیکھیں کہ (ابھی ممکن ہے کسی حد تک بعض امور مصنوعی اور بناوٹی ہوں' کیکن زیادہ تر ایسے ہیں کہ وہ واقعاً اجتماعی طور برضروری ہیں)' ناصرالدین شاہ کے زمانے میں زیادہ سے زیادہ ایک دو وزیر تھے جو تمام امور نمٹاتے تھے۔ آج اگر مختلف وزارتوں کے امور کو واقعاً انجام دینا جا ہیں تو صرف ایک کام مثلاً یانی اور بجلی کے محکمے کا کام ناصرالدین شاہ کے زمانے کے تمام امور کے برابر ہے۔ اس لحاظ سے بھی انسانی معاشرہ تکامل (ارتقاء) حاصل كرچكا ہے اور بدصرف ايران سے مخص نہيں ہے بلكہ بوري دنيا اسی طرح ہے پیشوں کے زیادہ ہونے اور کاموں کی مختلف شعبوں میں تقسیم ہونے' مہارت (صنعت وحرفت) کے مختلف شعبوں کے زیادہ ہونے کی وجہ سے

معاشرے میں کیک رنگی (لوگوں کی آپس میں مشابہت) ختم ہورہی ہے اور یہ چیز عمرانیات (Sociology) کے لحاظ سے بھی کافی اثر رکھتی ہے کیونکہ انسان اینے کام سے مشابہت رکھتا ہے اور اس طرح کام انسان سے مشابہت رکھتا ہے نیز کام انسان کی تغمیر میں بھی موثر ہے۔ اس زمانے میں جبکہ کام اور بیشے زیادہ نہ تھے مختلف انسان ایک دوسرے سے آج کی نسبت زیادہ مشابہت رکھتے تھے۔ آج کل کام اتنے تھیل گئے ہیں کہ کاموں کی مختلف انواع میں زمین وآسان کا فرق ہے مثلاً ایک آ دی کہ جس کی زندگی کوئی کام کرتے ہوئے گزری دوسرے آ دی ہے لازی طور پرانتہائی مختلف ہو گا کہ جس کا سروکارکسی اور کام سے ہے اور حقیقت میں بیدومختلف رومیں ہیں اور بیالیک الیی مشکل ہے کہ جوخواہ مخواہ وجود میں آئی ہے۔ اس لحاظ ہے بھی تکال (ارتقاء) مفہوم رکھتا ہے لیعنی اس ابتدائی وور میں جب ہم کہتے میں کدانیان ایک زندہ موجود کی صورت میں سامنے آیا 'بیر ایک ایسے تقسیم شدہ اجتاع کی مانند تھا کہ جوتمام کا تمام ایک بدف اور مقصد کے حصول کے لئے گوشاں تھا۔ اس جہت سے انسانی معاشرہ زمانے کے ساتھ ساتھ زیادہ ترتی یافتہ ہوتا گیا' یعنی جو کچھ پہلے دور میں اس کے پاس تھا وہ بعد والے زمانے میں بھی اس کے پاس سے البتہ اضافے کے ساتھ لیعی ہر دور میں اس اصل میں کھے نہ کھاضافہ ہوتا گیا اور بعد والے زمانوں میں کبی چیز ایک بالاتر اور برتر سطے بر بہنج گئی۔ یمی وجہ ہے کہ تکامل (ارتقاء) مطلق تغیر کا نام نہیں ہے تکامل کے لئے معیار کا ہونا ضروری سے یعنی جو پھے میلے مرحلے میں اس کے اس تھا' بعد کے مرحلے میں وہی چیز بیشتر' کامل تر اور زیادہ ہو دوسرے الفاظ میں

'' تکامل'' کے لئے ایک خاص مقدار اور ایک خاص راستہ ان شرائط کے ساتھ ضروری ہے۔

س انسانیت میں تکامل (ارتقاء)

یہاں اگر ہم انسانی اقدار کے اصول کو فطری اورمستقل مان لیں تبھی تكامل (ارتقاء) كوئي معنى پيدا كرے كا مثلاً جيسا كه بم كهد يك بين انساني اقدار (جتوے حقیقت) میں سے ایک قدر ہے۔ اگر حقیقت کی تلاش وجنجو اور طلب میں پہلا انسان ہی حقیقت جو (متلاثی حقیقت) اور حقیقت خواہ (طالب حقیقت) تھا' بعد کے دور میں اس نے طلب حقیقت میں ترقی کی اور پہلے سے زیادہ حقیقت سے وابسة اور حقیقت طلب ہور کیا ہے تو اس نے تکامل (ارتقاء) حاصل کیا ہے۔ زیبائی ہے محبت بھی اس طرح ہے اگر جمال اورزیبائی خود معیار ہواور ایک معین مفہوم رکھتی ہوتو اس ضمن میں بھی تکامل (ارتقاء) بامعنی ہوگا۔ پہلا انسان زیبائی کو پند کرتا تھا اور آج کا انسان بھی اس سے محبت کرتا ہے۔ پہلا انسان اگر کسی چیز ہے محبت کرتا تھا' تو آج کا انسان اس سے بڑھ کر اس چیز سے محبت کرتا ہے اور یمی حال ہنر (Art) کا ہے کہ جو تخلیق زیبائی (جمال) ہے یعنی پہلا انسان تخلیق زیبائی (جال) کرتا تھا جبد آج کے انسان نے ای میں ترقی کی ہے۔ خیر اور اخلاقی فضائل نیزعشق و پرستش بھی ای طرح ہی ہیں' لیکن اگر تکامل (ارتقاء) کو ابتداء سے بی تغیر محض سمجھ لیں بہاں تک کہ اس کے لئے وحدت راہ ہی کے قائل نہ ہوں کینی اس کے لئے کسی معیار کے معتقد نہ ہوں مثلاً میکہیں کہ نہلے زمانے کا

انسان اپنے زمانے میں جنتو کے حقیقت کو اپنے لئے ایک قدر مجھتا تھا اور انسانیت كامعيار حقيقت جوئي تھا'ليكن آج بيرمعيار تبديل ہو گيا ہے اور جنتجو ئے حقيقت كي جگہ کسی اور چز نے لے لی ہے اس صورت میں کس طرح آب اس کا نام " تکامل" (ارتقاء) رکیس کے؟ معارکا ثابت ومتعلّ ہونا انسان کے ثابت اور مستقل ہونے ہے مختلف ہے۔ ان دو کو آپس میں خلط ملط کر دیا جاتا ہے اور خیال کیا جاتا ہے کہ اگر انسانیت کے معیار کو کہ جو مدار اور راہ انسانیت ہی ہے ثابت ومستقل مجھیں تو یہ یوں ہے کہ جیسے انسان کو ٹابت سمجھا جائے اور اس کی مثال اس طرح ہے کہ جسے ہم کہیں کہ سورج کے اروگر د زمین کا مدار ایک معین اور ثابت مدار ہے کین زمین جب سورج کے گرد گھوتی ہے تو ایک بینوی شکل کے مدار میں حرکت کرتی ہے اور سورج سے اس کا فاصلہ فلاں مقدار سے کم اور فلال مقدار سے زیادہ نہیں ہوتا' موسم بہار میں اس قدر فاصلہ ہوتا ہے اور فزال میں اتنا' گرمیوں میں اس قدر اور سردیوں میں اتنا۔ کوئی پیے کے کہ پس آ یہ تو زمین کو ٹابت سمجھتے ہیں' نہیں ایسی بات نہیں ہے' زمین متحرک کے لیکن اس کی حرکت ایک ثابت اورمستقل مداریس بر زمین کے ثابت ہونے کا مطلب سے کہ ز مین اس مدار میں کسی ایک جگه بر ہی قائم ہے۔ البتہ زمین دوطرح سے متحرک ہو سکتی ہے ایک بید کدایک معین مدار میں حرکت کرنے جاہے بیدمدار خطمتنقیم ہویا خط منحیٰ مدار بیفوی شکل کا مو یا دائرہ کی شکل کا۔ دوسرا میہ کہ ایک اضطرابی حرکت مو مجمی ال طرف سے پلٹا کھائے مجمی اس طرف اور مجمی آنی میلی جگہ یر لوٹ جائے البتہ الی مکانی حرکتوں میں آیک خاص علت کی وجہ سے تکال (ارتقاء)

فرض نہیں کیا جا سکتا' پس حرکت کے مدار کا ثابت ہونا اور اس کے راستے کامعین و متخص ہونا' اس بات سے جدا اور مختلف ہے کہ کوئی وجود اصلاً متحرک نہ ہو اور ثابت ہو۔ اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے اگر''ایالوون'' (ایالو اول) کا راستہ یہاں سے جاند تک معین کر دیا گیا ہے اور پیمعین شدہ راستہ پہلے کاغذ کے صفحے پر ترمیم (نقش) کیا گیا ہے بہاں تک کہ رہجی مشخص ہے کہ مثلًا اڑتالیس گھنٹے اور اتنے منٹ اور اتنے سیکنڈ میں اس خط پر وہ کس جگہ ہو گا اور پیربھی معلوم ہے کہ جاند پر کہاں اور کا یا لینڈ (Land) کرے گا؟ تو پہ کہیں کہ پس ایالوتو ثابت ہے۔ نہیں! ایسی بات نہیں ہے اس کا راستہ شخص ہے اور راستے کا مشخص ہونا خود شے کے ساکن ہونے سے مختلف ہے۔ ساکن ہونے سے مرادیہ ہے کہ ایک معین فاصلے بررک جائے نہزمین کی طرف آئے اور نہ جاند کی طرف جائے۔ فطرت اور انبائیت کے لحاظ ہے انسانی معاشرے کا تکامل (ارتقاء) وہ لوگ کہ جو انبان کے متحرک ہونے اور معیار انسانیت کے متزلزل ہونے کو ایک سیجھتے ہیں' وہ سخت اشتباہ ( فاحش غلطی ) کے مرتکب ہوئے ہیں۔اسی وجہ سے ہم کہتے ہیں کداگر ہم انسانی فطرت کے قائل ہوں کینی انسانیت کے معیار کو ثابت و متقل سمجھیں کہ جس کی بنیاد فطرت انسانی ہی ہے تیجی انسانیت کوئی معنی ومفہوم یدا کرتی ہے نا صرف انسانیت بلکہ تکامل (ارتقائے) انسانیت بھی اسی وقت معنی ومفہوم پیدا کرے لہذا آج کل علماء اس بارے میں پی و پیش میں اور دفلتفہ تاریخ" میں یہ بحث شدت اختیار کر گئی ہے کہ کیا انسان اس چیز میں کہ جے "انانیت" اور "معنویت" (روهانیت) کے نام سے یاد کیا جاتا ہے تکالل

(ارتقاء) حاصل كرچكا ہے يانہيں؟ "ويل ڈيورنٹ" نے اپني كتاب" ورسهاي تاریخ" (کتاب کے فارس ترجے کا نام) میں اس بحث کاعنوان بیقرار دیا ہے '' کیا ترقی حقیقت و واقعیت رکھتی ہے؟'' البیتہ اس میں اسے شک وشبہ نہیں ہے کہ انسان نے صنعت میں ترقی کی ہے کیکن کیا انسان نے انسانیت میں بھی ترقی کی ہے؟ یہ مسلم ابھی زیر بحث ہے۔ اس میں شک نہیں کہ انسان نے فن ٹیکنالوجی (صنعت) اور طبیعت سے مربوط امور میں تکامل (ارتقاء) حاصل کیا ہے' نیز معاشکے کے انتظامی ڈھانچے کے اعتبار سے بھی تکامل حاصل کر چکاہے' لیکن جس چیز میں <mark>حردہ ہ</mark>ے وہ انسانیت میں تکامل (ارتقاء) ہے۔بعض لوگ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ اصلاً ای ضمن میں لفظ "Progress" (ترقی) کو ہی ختم كردينا حاسية كيونكه ال نام كي كوني جيز موجودنبين بــ كتاب "تاريخ جيسة" (تاریخ کیا ہے؟) کا مصنف خود اس نظر کے کا مخالف ہے وہ کہتا ہے کہ ایہانہیں ہے بلکہ انسانی پہلو کے اعتبار ہے بھی ترقی ہوئی ہے لیکن اس ترقی کی رفتار دوسری چیزوں میں تکامل (ارتقاء) کی رفتار ہے ہم آ ہنگ نہ تھی اور پیرتی انتہائی ست رفنار تھی' کیکن اس ضمن میں مختلف نظریات نقل کرنے کے بعد کہنا ہے کہ نہیں' انسان نے اس جہت سے کچھرتی نہیں گی۔

مارکسزم اور انسانی معاشرے کا انسانیت میں تکامل (ارتقاء) مارکسزم کے ماننے والے مجبور ہیں کہ انسانیت کے لئے کسی معیار کے قائل نہ ہوں اور تکامل (ارتقاء) کو فقط ایک لفظی یا ایک امر اعتبادی اور آلات

سداوار کے تکامل (ارتقاء) کاطفیلی مسئلہ قرار دیں اس میں شک نہیں کہ آلات يداوار ترقى كرتے ہیں۔ وہ كہتے ہیں جب بھی آلات بيداوار ايك نيا تكامل (ارتقاء حاصل) پیدا کرتے ہیں ہر مرحلہ پر ایک نے اخلاق کا تقاضا کرتے ہیں' چونکہ یہ نیااخلاق آلات پیداوار کے تکامل (ارتقاء) یافتہ مرحلے کا تقاضا ہوتا ہے' للذا مم کتے ہیں کہ اخلاق نے تکامل (ارتقاء) پیدا کیا ہے جبکہ ماری نظر میں دونوں باہم لازم وملزوم نہیں ہیں۔ اولاً ہم اسے اس طرح سے مطلق طور پرتشلیم نہیں کرتے کہ آلات پیداوار اپنے تکامل (ارتقاء) کے ہر مرحلے میں ایک خاص اخلاق کا تقاضا کرتے میں اصول اخلاق میں ہم اس امر کوتشلیم نہیں کرتے۔ آلات پیداوار کسی بھی مرحل میں ہول اخلاق کے اصول ایک سے رہتے ہیں۔ ان کی بات تو بالکل ایسے ہے جیسے کوئی کیے کہ سی کے مال میں خیانت کرنا' اس زمانے میں خیانت کرنا برا کام تھا جب چوری کرنے کے لئے موم بی لے کر جایا كرتے تھے ياكسى كى عزت يرحمله كرنا اس دور ميں برا تھا' ليكن آج جبله بحلى كا زمانہ ہے اب بھی تم کہتے ہو کہ انسان کا چوری کرنا پاکسی کی عزت برحملہ کرنا برا ہے حالات بدل گئے ہیں جبکہ ان دونوں باتوں کا آپس میں کوئی ربط نہیں۔اس پہلو سے قطع نظران کی یہ بات بنیادی طور پر انسانی اصالتوں (بنیادوں) کی نفی ہے اس طرح سے تو انسانی اصالتیں بالکل بے معنی ہو کر رہ جاتی ہیں۔ اگر ہم آلات پیدادار کے نکال (ارتقاء) کو انسانی نکال (ارتقاء) قرار دیں تو اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ خود انبانیت کا انبانیت ہونے کے اعتبار سے کوئی تکامل (ارتقاء) نہیں ہے۔ ان کے بقول آلات پیدادار جب تکال (ارتقاء) حاصل

کرتے ہیں تو تکامل (ارتقاء) کے ہر مرحلے میں خاص انسانی روابط کا تقاضا كرتے ہيں۔ يہ تمام روابط قانون حكومت بنر زيبائي اور اخلاق كي طرح سے عمارت ہیں نہ کہ بنیاد اور بیسب آلات پیدادار کے ساختہ پرداختہ اور انہی کے تابع اور طفیلی ہیں اور کیونکہ آلات پیداوار ان کے متقاضی ہیں۔ لہذا ہم کہتے ہیں کہ ان میں تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے کہذا یہ فقط نام رکھنے کے برابر ہے ورنہ ایک حقیقی چزنہیں ہے کہ ہم کہ سکیں کہ سی چیز میں تکامل پیدا ہوا ہے بلکہ ایک چیز ختم ہوئی ہے اور اس کی جگدایک اور چیز آگئی ہے۔ ایک چیز کے فتم ہونے کے بعد کوئی نئی چیز ان کی جگہ لے لے تو کیا کہا جا سکتا ہے کہ تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ے؟ ممکن ہے کہ اصلاً خیر کامل (ارتقاء) ہوا ہو نہ سقوط اور بیابھی ممکن ہے کہ سقوط ہوا ہو ہم کس معیار کے مطابق کہ کتے ہیں کہ تکامل (ارتقاء) حاصل ہوا ہے؟ کوئی بھی معیار نہیں ہے صرف اس ملے کہ آلات پیداوار میں تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے۔ ہم کیسے کہہ دیں کہان میں بھی تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے؟ لہذا اخلاق متغير كابيه مسلهاس معني ميس كهاخلاقي اصول بهي متغير ببن سني اعتبار يعييجي انساني اصالتوں کی توجہ نہیں کرتا۔

ا یگزی ٹینشلزم ( نظریہ وجودیت ) (Existentialism) اورانسانیت اصالتیں

اس سلسلے میں ایک اور نظریہ ''ایگزس ٹینشلزم'' ہے۔ اس کے حامیوں

نے بھی کوشش کی ہے کہ انسانی اصالتوں کے لئے کوئی بنیاد فراہم کری مگر ہوں کہ کا تنات اور انسان کے مادی ہونے کے نظریے کو کوئی نقصان نہ پنیجے۔ انہوں نے بھی ایک ایسی بات کی ہے کہ جوان سے پہلے بھی کہی جا چکی ہے (ان فلسفوں کی زیادہ تر بنیاد فلیفہ ہیگل ہے مارکسزم بھی اور ایگزس ٹینشلزم بھی دونوں کا ریشہ (سلسلہ) فلسفہ ہیگل سے جاملتا ہے اور یہ بات صحیح طور پر کہی گئی ہے کہ ہیگل نے پورپ کے فلفے کی صورت بدل کر رکھ دی ہے)۔سب سے پہلے مسلہ کہ جس میں ان کی راہ فلیفہ مشرق سے مختلف ہو جاتی ہے یہ ہے کہ فلیفہ مشرق مثلاً بوعلی سینا وغیرہ کہتے ہیں کہ خیر دوطرح کی ہے (خیریعنی الیی خواہش جوانسان کےاندر سے پھوٹے)' ایک خیرمحسوں اور دوسری خیرمعقول۔ وہ چیزیں کہ چنہیں انسان حسی اور مادی لحاظ سے جاہتا ہے وہ خیرمحسوں ہیں۔ دوسرے الفاظ میں ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ جہلی وہ خواہشات ہیں جو انسان کی زندگی اور وجود سے وابستہ ہیں اور دوسری فتم کی خواہشات وہ ہیں کہ جنہیں روحانی پہلو سے انسان حابتا ہے وہ منفعت یا سود کے الفاظ اگر استعال کریں تو خیر محسوں ستعال کریں۔مثلاً کہتے ہیں کہ علم خیر ہے کیکن خیر معقول البتہ روٹی کیانی خیر ہے کیکن خیر محسوس اور انسان مجور ہے کہ وہ اس چیز کی جنچو کرے جسے اس کا وجدان اپنی گہرائی کے ساتھ خیر قرار دیتا ہے فطر تا انسان اپنی قرار دی ہوئی خیر کی جنتجو میں رہتا ہے۔ اگر ہم کہیں کہ خیر ہونے کا معیاد کیا ہے؟ تو کہتے ہیں خیر کا معیار کمال ہے کینی اس خَيْرَ تَكَ بِيَنِيْجَ كِرانساني وجود كوتقويت ملتي ہے اور وہ تكامل (ارتقاء) حاصل كرتا ہے۔ فلفه مزنگ کے ماننے والے چونکہ ہرگزنہیں جائتے کہ غیر محسوس کی حقیقت و

واقعیت کو قبول کریں کلبذاوہ کہتے ہیں کہ حقیقت وہی ہے کہ جو مادی اور محسوں ہے اس کے علاوہ کچھنہیں کہذا وہ مجبور ہیں اور پہنین کہد سکتے کہ انسان دوطرح کی خیر کا حامل ہے۔ جولوگ دوطرح کی خیر کے قائل ہیں وہ دوطرح کی حقیقت کے قائل ہیں وہ انسان کے لئے دوطرح کی حقیقت کا نظریہ رکھتے ہیں اور عالم ہستی میں بھی دوطرح کی حقیقت کے قائل ہیں۔انسان حقیقت محسوں کے ذریعے سے خیرمحسوں کی جبتو کرتا ہے اور حقیقت معقول کے ذریعے سے خیرمعقول کی جبتو کرتا ہے اور آس کیا ظ سے کہ وہ بہر حال خیر ہی کی جنبو کرتا ہے ہر دو پہلوؤں ہے ایک ہی ہے۔اگر وہ علم ی جنچو کرتا ہے تو جنچو کرتا ہے کہ جو خیر معقول ہے اور اگر دولت کی جبتو میں ہے تو رہ بھی ایک حقیقت ہے اور وہ حقیقت کی جبتو میں ہے البت یہ خیر محسول ہے۔ ان کے کام کی بنیاد چونکہ اس پر ہے کہ حقیقت صرف محسول اور مادی ہے کابذا ان کا کہنا ہے کہ انسان یا خیر کی جیجہ میں ہے کعنی مادی منفعت کی تلاش میں ہے یا ایسی چیز کی تلاش میں ہے کہ جوکوئی چیز نہیں فقط قدر (Value) ہے۔ یہی سود اور قدر کے الفاظ فلفہ اورب میں آئے ہیں اور بیانسانی فلفے سے کتنا بڑا انراف ہے۔ آی مقام پر وہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان سود اور منافع کی تلاش میں ہے اور سود لینی ایسی چیز جس میں خیر ہے عقل بھی مجبور ہے کہ کہے کہ اس کی جبتو کر کہ بیام منطقی بھی ہے یا پھرانسان ایسی چیزوں کی جبتو کرتا ہے کہ جن میں خرنہیں ہے اور عقل بھی کہتی ہے کہ ان کے پیچے نہ جا' لیکن انسان جاتا ہے اورال طرح سے ایک غیرعقلی اور غیرمنطقی کام انجام دیتا ہے ایسے غیرعقلی اور غیر منطقی امور کے پیچے جاتا ہے کہ منطق اور عقل جس کا ہر گر حکم نہیں دیت ۔ یوں ان

لوگوں کے نزدیک وجود انبانی میں ایک طرح کا تضاد اور ایک طرح کا امر نامعقول ہے چونکہ انسان الی چیزوں کی جنچو کرتا ہے کہ جن میں اس کے لئے کوئی خیز ہیں ہے الہٰ داس کا بہ طرز عمل عقل ہے ہم آ ہنگ نہیں۔ کیا انسان کے سارے كام عقل سے ہم آ ہنگ ہيں؟ انسان غير عاقلانہ نامعقول اور غير منطقي كام كرتا ہے۔ وہ ایسے کامول کوانسان کے غیر منطقی کام قرار دیتے ہیں البذا توجیهہ کرتے ہوئے وہ مجبور ہیں کہ انہیں فقط قدر (Value) کا نام دین نہ کہ خیر کا۔ گویا ان چزوں کی جنتی خیر کی جنتی نہیں ہے اور بیام اختیار کرنے کے قابل نہیں ہے بیاوگ اس مسئلے میں الجھ کھے ہیں کہ ان اقدار (Values) کی کس طرح سے توجیبہ كرس كيونكه ان كے نزديك تو خير فقط محسول اور مادى ہے جبكه بيد اقدار صرف محسوس اور مادی نہیں ہیں۔ کیا نسیائی انسان کے لئے ایک محسوس اور مادی چیز ے؟ كما يہ كوئى حجم ركھتى ہے؟ كيا فضيات كوئى حقيقت ركھتى ہے؟ كيا حقيقت كوئى حقیقت رکھتی ہے؟ ایک طرف توبیالاگ ان امور کو غیر منطقی اور غیر عاقلانہ قرار دیتے ہیں اور دوسری طرف دیکھتے ہیں کہ معاشرے میں پہنیں کہا جاسکتا کہ سہ تمام امورموہوم ہیں اور ان کی کوئی حقیقت نہیں۔ اس فلفے عشے اور دیگر فلسفیوں ے نظریات کے لازی نتیج کے طور پر کہیں کہ بیسب امور موہوم ہیں حقیقت وہی ہے جو منفعت ہے جو کچھ منفعت کے علاوہ ہے حقیقت نہیں ہے۔عقل بھی کہتی ہے کہاس کے پیچھے نہ جاؤ' جولوگ جرات رکھتے تھے انہوں نے رہے کہ دیا اور جن میں اتن جرات نہ تھی در پردہ اس بات کو ایک اور شکل میں کہد گئے۔ کس نے کہا کہ اقدار تکامل حاصل کر چکی ہیں تو دوسرے نے کسی اور طرح سے یہ بات

کہددی۔ ایکزس مینشلسٹوں (وجودی فلسفیوں) نے ایک راہ حل نکالی اور وہ یہ کہنے کے کہ اقدار اور خالق میں بیفرق ہے کہ اقدار ایک طرح کے تخلیقی امور بین نہ کہ کشف کئے جانے والے امور (ایک کتاب ہے کہ جس کا نام' جدال با مدعی ' ہے ' كتاب يرصف كالنق ہے۔ بات يول ہے كدكسى ماركسىك نے ايك صاحب کا انٹرویولیا۔ ان صاحب کا گہنا ہے کہ ان کے انٹرویو میں تبدیلیاں کر کے شائع کیا گیا ہے البداوہ مذکورہ کتاب کے مقدمے میں یہ بات لکھتے ہیں اور انٹرونو كرنے والے كو دنيا جمان كى گالياں ديتے ہيں اور پھر كہتے ہيں كہ اب ميں اس انٹرویو کومن وعن شائع کر رہا ہوں۔ اس کتاب کے دو جھے ہیں میلے جھے میں زندگی تکامل (ارتقاء) اور ایسے بی امور کی اقدار کوزیر بحث لایا گیا ہے کتاب کا دوسرا حصہ جدید شاعری اور آزادنظم کے بہے میں ہے۔ اعتراض کرنے والا عجیب طرح کے سوال کرتا ہے وہ شروع میں اس فلنفے کا جا بی بن جا تا ہے کہ جس کے مطابق کسی بھی چیز کی کوئی حقیقت نہیں یا کم از کم اس فلنے کا دفاع کرتا ہے کہ ہر چیز بے معنی اور بے حقیقت ہے اور زندگی کے لئے ایک راہ حل کے علاوہ دوسرى راه نهيس اور وہ بے خودشى ۔ وہ فلسفہ خودشى كا پيرو بے اب وہ خود خودشى کیوں نہیں کرتا؟ بیسوال اسی سے پوچھا جانا جاہئے۔ دوسرے صاحب جاہتے ہیں که اس نظریے کو رد کریں اور آہتہ آہتہ اس مسلم اقدار تک پہنچ جاتے ہیں' یہاں پہنچ کروہ ایکزس ٹینشلوم کی منطق کی پیروی کرتے ہیں ( کیونکہ مار کسزم ان مبائل میں نارسا ہے بلکہ بہت ہی نارسا ہے) وہ صاحب کہتے ہیں کراقد ارتخلیقی امور ہیں' نہ کہ کشف ہونے والے)۔

کشف کئے جانے والے امور سے مراد وہ امور ہیں جوحقیقت رکھتے ہیں۔انسانعلم واستدلال اور عاقلانہ ( وانشمندانی ) طریقے ہے جو چزبھی حقیقت رکھتی ہے اس کو کشف کرتا ہے لیکن اقداران امور میں سے ہیں کہ جنہیں انسان تخلیق کرتا ہے۔ یہ پہلے سے موجود نہیں کہ انسان انہیں کشف کر لے بلکہ انسان خود انہیں وجود میں لاتا ہے اور تخلیق کرتا ہے۔ اقدار کے بارے میں ایگزی مینشلسٹوں(وچودیوں) کا نظریہ بس یہی کچھ ہے ً لہٰذا آج کل ادب میں یہ اس نظریہ کا بہت زیادہ ؤکر ہورہا ہے کہ''انسان اقدار کی تخلیق کرتا ہے'' حالانکہ یہ بات غلط اور بےمعنی ہے۔ انہان اقدار کی تخلیق کرتا ہے کیعنی چہ؟ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ اپنی طبیعت میں مثلاً ایٹار اور ''آنسر ہ'' (عربوں کے بقول) دونوں برابر ہیں عدل وظلم مساوی ہیں۔ اپنی ذات میں تو عدل وظلم میں کوئی فرق نہیں ہے کیکن انسان عدل کی قدرُ و اہمیت کا قائل ہے کہ جس سے عدل ظلم سے مختلف ہو جاتا ہے اور اہمیت کا حامل بن جاتا ہے۔ یہ قدر و اہمیت انسان سے عطا کرتا ہے جس طرح کہانسان ہی نے ایثار کواہمیت دی اور اسے "آثیرہ" سے جدا کر کے قدر واہمیت کا حامل بنا دیا۔ اگر آپ کہتے ہیں کہ عدل ظلم سے بہتر ہے صدق حجوث سے بہتر ہے اور امانت خیانت سے بہتر ہے سیسب اپنی ذات میں مساوی ہیں۔ بیانسان ہی ہے کہ جوانہیں قدر و قیت عطا کرتا ہے۔ان حضرات سے بیہ یوچمنا جائے کہ''انسان قدر (Value) کی تخلیق کرتا ہے'' سے تمہاری کیا مراد ہے؟ ایک دفعہ اس کامعنی یوں بنما ہے کہ انسان ایسی چیز کؤ کہ جس کی کوئی حقیقت نہ ہو حقیقت عطا کرتا ہے لینی اس سے پہلے اس کی کوئی حقیقت نہ تھی انسان نے

اسے حقیقت کا جامہ پہنایا اور اب اس چیز کا شار حقیقی امور میں ہونے لگا ہے۔ واضح ہے کہ بیکوئی الی اشیاء نہیں ہیں کہ انسان انہیں بنائے اور تخلیق کرے۔ انسان کی قدر تخلیق فن وصنعت میں ہے وہ کسی مادہ پر کام انجام دیتا ہے اور اس کو ایک خاص شکل وصورت عطا کرتا ہے اور آپ قبول کرتے ہیں کہ یہاں شکل و صورت یا مادہ موجود ہی نہیں ہے۔ پس انسان ان کی تخلیق کرتا ہے لیعنی حقیقت واقعی انہیں عطا کرتا ہے اس کا اصلاً کوئی معنی نہیں ہے اور اگر فرض کریں کہ حقیقت عطا کرتا ہے تق کیا معنویت (روحانیت) اصلاً کوئی حقیقت رکھتی بھی ہے یانہیں؟ جبکہ آب کہتے ہیں کر معنویت (روحانیت) کی اصلاً کوئی حقیقت ہی نہیں ہے تو اس صورت میں کس طرح انبان ایک ایسی چیز کو حقیقت دے سکتا ہے جو اصلاً حقیقت پذیر نه دو-ان امور میں انسان کے تخلیق کرنے سے مرادوہی کچھ ہے کہ جے ہم اعتباری کہتے ہیں کین یہ حقیق امور سی سے نہیں ہے بلکہ اعتباری امر ہے اعتباری مینی وضعی اور قرار دادی۔مثلاً آپ حضرات ای مدرسے میں باہم تعاون كريتے ہيں اور ديكھتے ہيں كما كرآپ جاہيں كماس تعاون كے نتائج اس وقت بہتر ظاہر ہوں تو اس کے لئے جاہئے کہ کوئی تنظیمی ڈھانچہ تشکیل دیں اور اگر آ پ تنظیم بنانا جاہیں تو پھر ضروری ہے کہ آپ اینے میں سے مثلاً ایک مجلس منظمہ کا انتخاب کریں کوئی اجرائی سمیٹی بنائیں اور اینے میں سے سمی کو اس مدرسے کے سر براہ کے طور پر منتخب کریں' ایک مخص کو اپنا سر براہ بنائیں۔مثلاً آپ کہتے ہیں' جناب الف مارے سربراہ ہیں یہاں آپ نے جناب الف گوایک عہدہ دیا۔ اس مقام یر آپ نے خلق کیا اور کسی چیز کو وجود بخشا، لیکن بیر ایک قرار دادی اور

اعتباری چیز ہے کیعنی برحقیقت نہیں رکھتی کیعنی اب جناب الف وہم و ذہن میں اور اعتباری اور قرار دادی طور پر اس ہے مختلف ہیں کہ جو ایک گھنٹہ پہلے تھے جبکہ سر براہ منتخب نہیں ہوئے تھے لیکن عالم حقیقت اورنفس الامر میں وہی آ دی ہیں جو سلے تھے۔ سربرائی عطا کرنا ایک قرار داد ہے ایک اعتبار کرنا ہے اور ایک ایسی چیز ہے کہ جے ذہنوں نے مصلحت کے طور پر قبول کر لیا ہے اور فرض کر لیا ہے لیعنی ایک مجازی چیز کا اعتبار کرلیا ہے۔ مخضر یہ کہ انسانی قدرت خلیق ایسے ہی امور میں ے ''المذا اُنان قدر کو وجود بخشاہے'' زیادہ سے زیادہ اس کامعنی ہیہ ہے کہ جن چیزوں کو ہم اقدار کتے ہیں' کوئی حقیقت نہیں رکھتیں' انسان ان کی قیمت فرض کرتا ہے (قدر سے قیت ہی مراد ہے) ورحقیقت انسان کے لئے اس کی کوئی قیت نہیں ہے کیکن انسان اس کے لئے فیت قرار دیتا ہے۔ یہ بھی انسانی اصالتوں کی نقی ہے اور پیدا بیک قرار دادی اور موہوم چیز کیے زیادہ کچھ بھی نہیں ہے۔اب اہم مسلدید ہے کہ قراردادی امور میں انسان ''وسائل میں تو کچھ فرض کرسکتا ہے : ''اہداف ومقاصد'' میں نہیں۔مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کاغذ کے نوٹ کی قیمت اعتباری اور قراردادی ہے جبکہ اس کے برعس سونا کہ جوانسان کے کام آتا ہے اور بہت سے امور میں مفید ہے کمیاب بھی ہے اور کارآ مربھی جا ہے زیب و زینت کے ٹاظ سے ہو یاکسی اور اعتبار سے وہ فود ذاتی اعتبار سے انبان کے لئے قدر و تیت رکھتا ہے (جبکہ نوٹ ذاتی طور پر کوئی قیت نہیں رکھتا)۔ نوٹ کو بعض مقاصد کے حصول کے لئے ہم سونے کی جگہ فرض کرتے ہیں تا کہ مبادلہ آسان ہو اس لَئِے ہم اس کی قیمت قرار دیتے ہیں' لہزا نوٹ کی ذاتی قیمت کچھ بھی نہیں' یعنی پیہ

اتعبدون ماتنحتون

'' کیا جس چیز گوخود بناتے ہو'ای کی طرح کرتے ہو؟'' (صافات'۹)

ہدف وہ چیز ہے کہ جو آپ سے بالاتر مرطے پر ہے اور آپ کوشش کرتے میں کدال تک پہنے جا کیں اور جس چیز کو آپ خود بناتے میں وہ آپ کے ایخ ہاتھ میں ہے اور آپ سے پتی ہے۔ مراب کی اساس (نو اورسرچشمه ندہب کی اساس اور سرچشمہ کے بارے میں خالفین کے نظریات جانے کا ایک بنیادی فاکدہ یہ ہوگا کہ ہم لا فدہب افراد کے تعصب کو جان سکیں گے۔ یہ لوگ ہمیشہ ہمیں فدہبی تعصب کا طعنہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ فہبی لوگ اپنے نظریات کو انتہائی تعصب کے ساتھ ہی پیش کرتے ہیں۔ دراصل لا فدہب لوگ متعصب ہیں کو نکہ ان کا مفروضہ ہی نفی فدہب پر قائم ہے اور پھر انہوں نے اس متعصب ہیں کو جہبہ میں لغوگوئی سے کام لیا ہے۔ ایک غیر جانبدار انسان کا ایمی باتیں کرناممکن نہیں اور پھران کے نظریات کی پستی کا اندازہ آپ اس سے لگاسکیں گے کہ یہ لوگ فدہب کی توجیہہ کرتے ہوئے اس طرح اس میں بھنے ہیں کہ انہیں کہ یہ لوگ راستہ نظر نہیں آتا۔

یورپ میں ایک علم نہ بی عمرانیات (Sociology of Religion)

کے نام سے وجود میں آیا ہے۔ جیسے ہرعلم کا کوئی بنیادی موضوع ہوتا ہے ای طرح
اس علم کا بھی ایک موضوع مقرر کیا گیا ہے (ایسے موضوع کو ابتداء میں ثابت نہیں
کیا جاتا 'بلکہ مفروضے کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے اور بعدازاں اس موضوع
(مفروضہ) کی اساس پر اپنے نظریات کو پیش کیا جاتا ہے)۔ نہ بھی عرانیات
(مفروضہ) کی اساس پر اپنے نظریات کو پیش کیا جاتا ہے)۔ نہ بھی عرانیات
ہے کہ فد جب معاشرتی عمل اور روعل کا ایک مظہر (Phenomena) اور نتیجہ
ہوتا ہے کہ فد جب معاشرتی عمل اور روعل کا ایک مظہر (Phenomena) اور نتیجہ
ہوتا ہے کی ذریب معاشرتی عمل اور روعل کا ایک مظہر (برموضوع میں شامل بی نہیں کیا گیا 'مثل الی اساس کے امکان کو مفروضے کے طور پر موضوع میں شامل بی نہیں کیا گیا 'مثل الی اساس کے امکان کو مفروضے کے طور پر موضوع میں شامل بی نہیں کیا گیا 'مثل الی اساس کے امکان کو مفروضے کے طور پر موضوع میں شامل بی نہیں کیا گیا 'مثل الی اساس کے امکان کو مفروضے کے طور پر موضوع میں شامل بی نہیں کیا گیا 'مثل الیک مظر بی ہوتا ہے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کہ کوئی اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں میں ہوتا کہ کی بیدا ہو

گی کہ تیرہ کا عدد خص ہوتا ہے؟ چونکہ انسان دیکھتا ہے کہ منطقی طور پر تیرہ 'چودہ یا بارہ کے عدد میں کوئی ایسا فرق نہیں کہ جس کی بنیاد پر انسان کو یہ احتمال (امکان) پیدا ہو کر اس فکر کے پیچھے کوئی عقلی یا تجرباتی دلیل موجود ہے 'لہذا کہا جاتا ہے کہ ضروراس کی کوئی غیرمنطقی بنیاد ہوگی اور غیرمنطقی بنیاد کیا ہے؟

ان لوگوں نے دین اور مذہب کے بارے میں پہلی بنیاد ہی اس بات پر رکھی ہے کہ دین کی کوئی منطقی بنیاد ہو ہی نہیں سکتی۔اب جبکہ اس کی بنیاد غیر منطقی ہے تو سوال سے پیرا ہوتا ہے کہ وہ غیرمنطقی بنیاد کیا ہے؟ لہٰذا ان کا اصل موضوع ہی یہ ہے کہ دین کی کوئی منطقی اور الہی بنیاد ہی نہ بتائی جائے۔ (مقالے کے لکھنے والے نویسندہ نے شروع میں ایک مخضری تاریخ کا ذکر کیا ہے اور بعد میں کہا ہے ) کہ جس کسی نے پہلی مرتبہ اس مسئلے کو مظلم تخلیل کے ساتھ پیش کیا وہ ایک مشہور مادی فلنفی ہے۔ کارل مارکس کے دوفکری منبوں میں سے ایک وہ جرمن ہے کہ جس كا نام خورياخ بأس كارل ماركس كاستاد كا درجه ديا كيا ب-اس لحاظ ے نہیں کہ کارل مارکس نے اس کے پاس جا کراس سے درک کیا' بلکہ اس اعتبار سے کہ کارل مارکس نے اس کے افکار سے بہت استفادہ کیا اور اس کے افکار کو ولیل کے طور پر پیش کیا ہے۔ کارل مارکس کی فکر کے دورکن ہی منطق اور طرز تفکر کے لحاظ ہے وہ ہیگل کے تابع ہے کیعنی منطق جدلیات کیکن ہیگل میٹریلسٹ (Materialist) نہیں تھا' اس کی ایک خاص تھم کی فکر تھی کہ جس کی وجہ سے بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ آئیڈیلسٹ (Idealist) ہے جبکہ خدا کا بھی قائل نہیں۔ بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ خدا کو مانتا تو ہے مگر اس کا تصور خدا ' دوسرول کے تصور خدا سے پچھ مختلف ہے۔ فوریاخ کی شہرت انہی مادی افکار کی میں مدہ سے ہے کہ جن میں مذہب کے بارے میں ایک تحلیل پیش کی گئی ہے۔ اس کے بقول مذہب انسان کی اپنے آپ سے بیگا گئی (Self Alienation) کی حالت سے جنم لیتا ہے بیعنی انسان کو ایسے عوامل پیش آ جائے ہیں کہ وہ خود اپنے آپ سے برگانہ ہو جاتا ہے۔

اب بیانی جگد پرایک مسئلہ ہے کہ انسان اپنے آپ سے کیونکر بنگانہ ہو جاتا ہے؟ کیا اصولی طور پرابیا ہونا ممکن ہے؟ کیونکہ برگا نگی کے دورخ ہیں اوراس کے مقابلہ پر اپنائیت ہے۔ اس صورت میں کیے ممکن ہے کہ انسان اپنے آپ سے اوراپ سے برگانہ ہو جائے۔ اس کا معنی بیہ ہے کہ انسان اپنے آپ سے اور اپنے سے غیر میں فرق نہ کر سکے بعنی انسان ایک حقیقت رکھتا ہے ایک اس کی حقیق ''میں' اور ''خود' تعنی ذات ہے اور دوسرا''ناخود' کی تعنی ''خود' کو جو کہ وہ 'خود' نہیں ہے' اس کی حقیق گنا ہے۔ بجائے اس کے کہ وہ اپنے لئے اور 'خود' کے لئے اشتباہا ''خود' سیحھنے لگتا ہے۔ بجائے اس سے کہ وہ اپنے لئے اور ''خود' کے لئے کام کرے اس ''ناخود' کے لئے کرنے لگتا۔ اس مسئلے پر ہم نے اجمالی طور پر کتاب سے کہ اس کے کہ وہ اپنے کے اجمالی طور پر کتاب سے کہ اس کے کہ وہ اپنے کے اجمالی طور پر کتاب ''سیری در نیج البلاغ' میں گفتگو کی ہے۔

# خود بریگانگی اورخود فراموشی

مجھے یاد ہے کہ بیس سال پہلے تہران آنے کے دوسال بعد میں اسسار سمتی اوم است سمسی ۱۹۵۱ء میں میں تہران میں منتقل ہوا تھا تو ایک تاجر دوست کے گھر میں قرآن کریم کی پچھ نتخب آیات کی روثنی میں واعظ ونصیحت کی محفل ہوا کرتی تھی ا اس موقع پر پہلی بار مجھ پر بید مسئلہ روش ہوا۔ قرآن کریم سے بیہ بات اخذ ہوتی ہے کہ انسان پر بھی الیسی حالت طاری ہو جاتی ہے کہ وہ اپنے آپ سے دور ہو جاتا ہے وہاں پر میں اسے ''فاصلا'' کے لفظ سے تعبیر کرتا تھا' اپنے آپ سے دور ہو ہو جو جانے کی بی تعبیر قرآن میں متعدد مقامات پرآئی ہے۔ اپنے آپ کو ''ہار جانا'' ہار جانا اسی معنی میں کہ جو جو کے میں استعال ہوتا ہے یا کسی معاملے میں کہا جائے کہ فلال شخص ''ہارگیا'' ہے' جبکہ انسان کے لئے اس بات کا بھین کرنا بہت مشکل ہے' کیونکہ بیتی ہو ہوا کہ انسان کوئی چیز ہار گیا جو اس کی ملکیت میں تھی' لیکن میں کہ اپنے آپ کو ہار جیسے بیر کیمکن ہے؟ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

قل ان الخارسرين الذين خسروا انفسهم

یعنی جوشخص مال ہار جائے وہ حقیقی ہار جائے والانہیں ہے بیرتو کوئی اہم چیز نہیں ہے حقیقی زیاں کارتو وہ ہے کہ جو اپنے آپ کو کھو دے۔ '' خود کو بھول جانا'' یعنی خود فراموشی فلسفیانہ نکتہ نظر سے اس بات کا تصور بھی بہت مشکل ہے کیونکہ اپنے بارے میں انسان کاعلم' علم حضوری ہے اور علم حضوری قابل فراموش نہیں ہے۔ علم حصولی قابل فراموش ہے' یعنی اصلاً انسان جو ہر ذات علم ہے اور وہ خود دراصل وہی پچھ ہے جو اس کا آپنے بارے میں علم ہے۔

i de Ariga de Carlos de La Carlos de Car

#### مولانا روم كاقول

اینے آپ کو گنوا دینا اینے تنین فراموش کر دینا' میہ بات اسی زمانہ میں میرے لئے ایک فکر کی بنیاد بن گئی۔البتہ بعد میں میں نے دیکھا کہ حکماءاور خاص طور برعرفاء اسلام اس مطلب کا ہم سے سالہا سال پہلے ادراک کر چکے ہیں اور انہوں نے اس کا ذکر بھی کیا ہے اس حوالہ سے کہ انسان کا حقیق "دمیں" کیا ہے؟ اور کون ہے؟ بلکہ عرفان کی اس میں حقیقی ''میں'' اور حقیقی ''خود'' کی علاش پر استوار ے کیعنی خیال او خون اور خیالی "مین" کے بردوں کو ہٹا کر حقیق "مین" تک چہنے بر "اینے آپ کو کھو دینا"، " کینے آپ کو ہار بیٹھنا"، "اپنے آپ کو گنوا بیٹھنا"، اس بات کا ایک خاص مفہوم ہے کہ جس کو ان لوگوں نے قرآن سے بہت اچھی طرح اخذ کیا ہے اور پھراس کی شرح اور تفیر خوب کی ہے وہ مولانا روم نے بیان کیا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ وہ اپنی ہات تمثیل کی صورت میں بیان کرتے ہیں' اس ، سليل مين ايني (اسين) "واني خود" (ادناين) كوايني (ابنا) "عالي خود" (اعلى بن ) سمجھ بیٹھتا ہے یا یوں کہتے کہ اپنے نفسانی اور جسمانی پہلو کو روحانی اور معنوی پہلوکی بچائے حقیقی''خوز' سمجھے لگتا ہے' جبکہ اس کی حقیقی''خوز' اس کا روحانی پہلو ہی ہے۔مولوی مثال اس طرح سے بیان کرتے ہیں فرض کریں کہ ایک شخص کے یایں کچھ زمین ہے اور وہ اس زمین پر عمارت بنانا شروع کر دیتا ہے۔ ریت ' سینٹ مٹی ککڑی کوما اور تعمیر کا سارا سامان لے کر آتا ہے اور پھر ایک انتہائی خوبصورت گھر بنا تا ہے' پھرا گلے دن اس گھر میں منتقل ہونا جا ہتا ہے اور جب اس

گھر میں ساز وسامان رکھنے لگتا ہے تو ایک دم متوجہ ہوتا ہے کہ گھر تو اس نے ہمسایہ کی زمین پر بنا دیا ہے ہوی غلطی ہوئی۔ وہ دیکھتا ہے کہ جو زمین اس کی ملکت ہے وہ خالی پڑی ہے اور جو پچھ بھی اس نے بنایا ہے وہ دوسرے کی زمین پر بنا دیا ہے۔

قانون کے مطابق اسے حق نہیں پہنچنا کہ ہمسایہ سے پچھ لے کیونکہ ہمسایہ یہ کچھ لے کیونکہ ہمسایہ یہ کچھ لے کیونکہ ہمسایہ یہ کہتا ہے کہ میں نے تو نہیں کہا تھا کہ اسے بناؤ ' بلکہ تم نے خود ہی میری اجازت کے بغیر ایسے بنایا ہے 'تم اپنی عمارت اٹھا کے لے جاؤ۔ اب اگر وہ اس گھر کوگرانا جا ہے تو پھر مزید قم خرچ کرنا پڑے گی 'لیکن اب وہ مجبور ہے کہ اسے یونہی رہنے دے اور چلا جائے مولوی ایسی لطیف چیزوں کو ایک عجیب روحانی

کیفیت کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔

در زمین دیگران خانه ککن رر : کر ر گر کا

کار خود کن کار بیگانه مکن کیست بیگانه تن هاکی

" کز برائی اوست غمناگی تو

"دوسرول کی زمین پر گھر مت بنا اپنا کام انجام دے غیر کا

كام نه كرتا چر غيركون ٢، تيراجسم فاكى كه جس كے لئے تو

پریشان ہے۔''

کہتے ہیں' ایک عمر تک تو اپنے جسم اورنفس کے لئے کام کرتا ہے اور سمجھتا

ہے کہ تو ''خود' کے لئے کام کررہا ہے۔ تا تو تن را چرب وشیرین می دھی گوہر جان را نیابی فر بہی

گرمیان مثک تن را جا شود
وقت مردن گند آن پیدا شود
دنجب تک تو ایخ جم کومرغن اور میشی چیزی کھلاتا رہے گائ
ایچ گوہر جال اور روح کوصحت مند نہیں بنا سکتا۔ اگر جسم کو
خوشبود دار رکھا جائے تب بھی مرنے کے بعد اس میں بد بو

پیدا ہوجائے گیا۔''

مشک را برق مزن برجان بمال مشک چه بود؟ نام پاک ذوالجلال "داچی دوی کوخوشبودار کر اور اور کار دوی کوخوشبودار کر اور

(روح کیلئے) خوشبوکیا ہے؟ (اللہ) ذوالجلال کا پاک نام۔"

جیما که قرآن پاک میں ارشاد (باری تعالی) ہے:

ولا تكونواكا الذين نسوا الله فانسيهم انفسهم (طنوا)

''ان لوگول کی مانند نه ہو جاؤ کہ جو اللہ کو بھول گئے اور نیتجاً اللہ نے انہیں خود ان کا اپنا آپ فراموش کروا دیا۔''

قرآن "خود کو پانے" اور "خدا کے پانے" کولازم ومروم سمحتا ہے۔

قرآن کے بقول صرف انہی نے اپنے آپ کو پایا ہے کہ جنہوں نے خدا کو پایا ہے اور جنہوں نے خدا کو پایا ہے انہی نے اپنے آپ کو پایا ہے:

من عرف نفسه عرف ربه اورای کے متقابل:

من عرف ربه عرف نفسه

قرآنی منطق کے مطابق ان دونوں میں جدائی ممکن نہیں کیونکہ انسان اگر بیرخیال کے کہ اس نے اپنے آپ کو پالیا ہے جبکہ اس نے خدا کونہ پایا ہوتو اس کا خیال غلط ہے کیوبات معارف قرآن کی بنیادوں میں سے ہے۔

جے آج کل اپنے ہے بیگائی یا صحیح تر الفاظ میں اپنے ساتھ بیگائی کہا جاتا ہے معارف اسلامی میں اس مسلم پر بہت کچھ کہا جا سکتا ہے اور بہت کچھ کہا بھی جا چکا ہے۔

" خود" كى نفى كرتے ہوئے خود برگانگى كا قصه لے بيٹھتے ہيں۔

ان مادی فلسفوں کی اساس میہ ہے کہ اصلاً ''خوذ' ایک امر اعتباری اور فرضی ہے۔ تمام مادی فلسفوں کا نظر میہ میہ کہ انسان کی کوئی ''خوذ' خیال کر سکتے ہیں' بلکہ میہ ایک اشتراکی اور ماخوذ مفہوم ہے' میہ دائمی تصورات کا ایک سلسلہ ہے' میہ تصورات آتے ہیں اور گزرتے چلے جاتے ہیں۔ آپ سمجھتے ہیں کہ ان کے درمیان ایک ''خوذ' بھی موجود ہے' یعنی کوئی ''خوذ' موجود ہے' یعنی کوئی ''خوذ' موجود ہے کہ ان کے درمیان ایک طرف تو ان کے فلسفہ کی بنیاد میہ ہے کہ اصلا کوئی خود موجود ہی نہیں ہے اور دوسری طرف تو ان کے فلسفہ کی بنیاد میہ ہے کہ اصلا کوئی خود موجود ہی نہیں اور یہ بہت ہی عجیب بات ہے۔

## فويرياخ كي نظر ميں دين كا نقطه آغاز

وجود کا حصہ بھتا ہے اور مجبوراً وہ اس پہلو' اصالت' کا قائل ہوگیا ہے ہے وہی پہلو ہے کہ جوفسیلتوں کے ایک طویل سلسلے پر مبنی ہے۔ شرافت' کرامت' بزرگواری' رحمت' بھلائی' اچھائی' ان سب کا ذکر اسی پہلو کے ذیل میں آتا ہے۔ پھر وہ کہتا ہے اور اسے ضرور کہنا ہی چاہئے تھا کہ سب انسان ایسے ہوتے ہیں۔ کہتا ہے کہ انسان اپنے آپ کو پہتیوں کے حوالے کر دیتا ہے' یعنی اپنے سفلی پہلو کے تابع ہو جاتا ہے۔ پھر وہ دیکھا ہے کہ وہ علوی وجود سے ہم آ ہنگ نہیں ہے' اب چونکہ وہ خود ایک پہلو کے اندر وہ خوبیال جاتا ہے۔ پھر وہ دیکھا ہے کہ وہ علوی وجود سے ہم آ ہنگ نہیں ہے' اب چونکہ وہ خود ایک پہتے اور انحطاط یافتہ حیوان بن چکا ہے' جبکہ خود اس کے اندر وہ خوبیال اور کمالات بھی موجود ہیں تو وہ سو پنے لگتا ہے کہ وہ مجھ سے ماوراء ہیں' پس وہ خود کو ایک اگر یز فلسفی کا کہنا ہے کہ تو رات میں کو اپنے ہی وجود کی بنیاد پر گھڑ لیتا ہے۔ ایک انگر یز فلسفی کا کہنا ہے کہ تو رات میں آیا ہے۔

ان الله خلق آدم على صورته

'' تعنی خدانے آ دم کواپی صورت پر پیدا کیا ہے۔''

مرادیہ ہے کہ آ دم کواس نے اپنے صفات کمالیہ کانمونہ قرار دیا ہے۔
اس انگریز فلسفی نے تو یہ کہہ دیا ہے کین مسئلہ اس کے برعکس ہے اور وہ
یہ کہ اللہ نے انسان کو اپنی سیرت کے مطابق بنایا ہے کینی انسان اپنی ذات میں
کمال کے ایک پہلو کا حامل ہے وہ پہلو کہ جس میں تمام تر شرافت کمال اور رحمت
موجود ہے۔ اس پہلو کو اس نے اپنے آپ سے جدا کر دیا ہے اس طرح سے
انسان اپنے آپ سے برگانہ ہو گیا اور پھر وہ سوچنے لگا کہ یہ ساری خوبیال اس
وجود کی بین جو مجھ سے ماوراء ہے اور اس نے بینہ سوچا کہ نیسب تو اس کے اندر

فوریاخ کے بقول یہی وہ مرحلہ ہے کہ جہاں انسان خود اینے آپ سے بگانہ ہو گیا' یعنی اس کے اندر جو امور موجود تھے ان میں سے پچھ کو اینے وجود سے جدا کرلیا اور فرض کرلیا کہ بیسب کھاس کے ماوراء وجود میں ہے لئین کہتا ہے كەندرىجاً يى ماوراءنزدىك بو كىلىك كەجويىك انسان سے دور بوا تھا۔ بدوي اور قبائلی دور کے مذاہب میں دیوتاؤں (خداؤں) میں دورتھا' بعد میں یہودیوں کا خدا نزدیک ہوگیا' یہودیوں کا خدا انسان جیسا ہو گیا۔ اس خدا میں انسانوں جیسے احساسات جذبات من اس سے بھی نزديك تر مو كيا العني انساني فكل مين آ كيا جوت باورسي خدا مو كيا ورحقيقت اس نے ایک دائرہ کا سفر طے کیا ہے دیکیے انسان نے اپنے آپ سے ان صفات کو جدا کیا اور پھر انہیں دور اور بہت دور فرض کیا۔ اس طرح سے دور کے اس موجود میں اور انسان میں کوئی رابط ہی نہ تھا اور آ ہستہ آ ہستہ وہ موجود انسان کی طرف لوث آیا 'مسے تک آپہنجا' یعنی بہت نز دیک ہو گیا اور ایک انسان ہی خدا ہو

چونکہ مسجیت میں مسے ہی خداہے مین ایک ہی وقت میں انسان بھی ہے اور خدا بھی۔ بس ایک قدم کا فاصلہ رہ گیاہے انسان جس قدر اپنے آپ کو پہچانتا جاتا ہے اتنا ہی اپنے آپ کواس خود برگائلی سے دور کرتا جاتا ہے۔

یہال تک کہ ایک وقت الیا آتا ہے کہ کہتا ہے کہ دراصل میں خود ہی ہول اور بیسب صفات میری ہی ہیں کھر ایک قدم تھی باقی نہیں رہتا۔ جبکہ اسلام مسیحت کے بعد آیا ہے اور مسیحت سے زیادہ تکال یافتہ (تمام ارتقائی مراحل طے کئے ہونا) اس کے باوجود اس نے خدا کے اس انسانی پہلو کی یا ایک انسان کے خدا ہونے کی کہ جسے مسیح کو قرار دیا جا رہا تھا' یعنی مسیح کی الوہیت اور ابن الہلیت (خدا کا بیٹا سمجھنا) کی شدت سے نفی کی ہے۔ مسٹر فور باخ کے اس نظر بے کے مطابق ند ہب جلد ہی نابود اور ختم ہو جائے گا' یعنی انسان جس قدر اپنے آپ کو پہچانا جاتا ہے' خدا کی ضرورت اس کے لئے کم ہوتی جاتی ہے۔ جب انسان کو پہچانا جاتا ہے' خدا کی ضرورت اس کے لئے کوئی گئجائش باتی نہیں رہ جاتی' پھر بجائے اس کے کہ انسان خدا کی پستش (عبادت) کرے' اپنے آپ کو پوجئے لگتا ہے۔ خدا کی جمد وثناء کر نے کی بہتش (عبادت) کرے' اپنے آپ کو پوجئے لگتا ہے۔ خدا کی جمد وثناء کر نے کی بہتر یف و مدح کرنے لگتا ہے۔

## نظرية فوسرباخ برتنقيد

یے نظرید ایک تو اس حوالے سے رد ہوجاتا ہے کہ فور باخ سے کہا جائے
کہ آپ تو سرے سے خدا کو مانتے ہی نہیں کہذا بطریق اولی (بنیادی طور پر)
آپ کے نزدیک انسان سو فصد ایک مادی وجود ہے کہذا آپ نے جو وجود انسانی
کے دو پہلو بیان کئے ہیں آپ اس دوگا گلی کا کیسے استدلال پیش کریں گے؟ ان
دو پہلوؤں کو غدا ہہ ہی بیان کر سکتے ہیں کوئکہ وہی انسان کوایک حقیقت خاکی
افرایک حقیقت ملکوتی کا مرکب جانتے ہیں۔

فاذا سویته و نفخت فیه من روحی (ص ۲۲) ایک طرف سے تو "سویتسه" نیخی اسے میں نے کائل کر دیا ممام ضروریات کے حوالے سے اس کی تکمیل کی۔ اس کے بعد کھ اور بھی ہے اور وہ ہے"و نفخت فیہ من روحی" "اور میں نے اس میں اپنی روح پھوٹکی"۔ اسی طرح ایک تعبیر سورہ "قد افلح المو منون" ہے:

و لقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين(مومون١٣١٢)

يہاں تك كەارشاد موتاہے:

مثم انشاء ٥ خلقا احر

و و پھراہے ہم نے ایک اور خلقت عطا کی۔''

یہ''ایک اور خلقت'' اہل مذاہب تو کہہ سکتے ہیں' لیکن تم اسے کیونکر بیان کر سکتے ہو؟ دوسرے کہاں نظریے کے مطابق ہمیں یہ قبول کرنا پڑے گا کہ کوئی بھی انسان اس دنیا میں اپنی حقیقی منزلت و خیثیت پر باقی نہیں ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ اُنسان اپنی ذات میں دوگا نگی کا حامل ہے بعد میں جب انسان ساجی زندگی میں انحطاط پذیر ہوتا ہے تو اس بیت اور حیوانی پہلو کی طرف گر جاتا ہے این بلند و برتر پہلوکواینے وجود ہے جدا کر دیتا ہے کہیں سے ندہب پر اعتقاد جنم لیتا ہے۔ اس بات کا مطلب میرے کہ پہلے ہم سب انسانوں کو جیوانیت میں گرا ہوا فرض کریں اور پھران سب تنزل یافتگان کو مذہبی فرض کریں' جبکہ حقیقت یہ ہے کہ انسان جمیشہ سے دو طرح کے رہے ہیں اور ای طرح سے جو انسان حیوانیت میں جا گرے ہیں وہ بھی۔ دوسری طرف ہمیں بیددیکھنا جائے کہ جن لوگوں کا رجحان مذہب کی طرف ہوتا ہے وہ کس طرح کے ہوتے ہیں؟ دنیا میں مذہب کے خواہشمند ہمیشہ کس طرح کے لوگ رہے ہیں؟ جبکہ یہ بات خود ہارے دلائل میں سے ایک ہے۔ سوال یہ ہے کہ جو لوگ شریف ہوتے ہیں جن میں انسانی اقدار باقی ہوتی ہیں کیا ان کا فدہب کی طرف رجحان ہوتا ہے یا ان لوگول کا جو حیوانیت میں جا گرے ہوتے ہیں؟ یہ تو الی بات ہے کہ جس کا غیر فدہبی لوگ تک انکارنہیں کرتے۔ یہی وجہ ہے کہ کہتے ہیں اگر دیکھیں کہ لوگ فیر ہیں ہیں تو یہ فیہی ہونا ان کی ذاتی شرافت کا متیجہ ہے جس فدہب کی طرف ان کا رجحان ہے یہ اس سے مربوط ہے بلکہ میدان کی شرافت سے مربوط ہے بلکہ فدہب کے خواہشند ہمیشہ شریف انتش انسانوں میں سے ہوتے ہیں۔

آپ کہتے ہیں کہ چونکہ انسان اپنی شرافت سے تہی دامن ہو جاتا ہے۔
اور حیوانیت میں جاگرتا ہے ہی امر اللہ پر اعتقاد اور ایمان کی بنیاد بن جاتا ہے۔
جبہ مسلماں کے برعکس ہے جن لوگوں کے اندر احساس شرافت زندہ ہو اور وہ
انسانی اصالتوں پر باقی ہوں وہی اللہ پر اعتقاد اور ایمان رکھتے ہیں اور وہی مذہب
کے اصولوں کو مانتے ہیں بہر حال ان صاحب کا نظر سے ایک منسوخ نظر سے ہے۔

### أكسك كانث اوراسپنسر كانظرىيه

ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جموعی طور پر یہ بات دوطریقوں سے بیان ہوئی ہے۔

السّٹ کا نٹ کا نظریہ تعلیل حوادث پر جن ہے۔ اس کی مراد یہ ہے کہ جیتی طور پر انسان اصول علت و معلول کوتسلیم کرتا ہے البتہ پہلے پہل کے آنسان حوادث و

واقعات کی اصل علت کونہیں جانتے سے الہذا ان واقعات کوموجودات غیبی خداؤں اور الیی دوسری چیزوں سے منسوب کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر بارش ہوتی تھی تو اس کی اصلی علت کو نہ جاننے کی وجہ سے کہتے سے کہ بارش کے خدا''دیوتا'' نے بھیجا ہے۔ طوفان آ جاتا تو کیونکہ اس کی بھی علت نہ جاننے سے کہتے شے کہتے شے کہتے تھے کہ بھیجا ہے۔ اس طرح سے وہ دیگر حوادث و واقعات کی طوفان کے خدانے اسے بھیجا ہے۔ اس طرح سے وہ دیگر حوادث و واقعات کی جسے ہم تو جمید کے باب میں گہتے ہیں کہ یہ بات فقط شناخت کے مرحلے سے مربعط ہے۔

اسپنراور دوسر لوگ اس بات کوایک اور طرح سے بیان کرتے ہیں۔
وہ یہ کہ انسان روح اور بین کی دوگا گئی کے حوالے سے اپنے وجود کے دو بہلوں کا معتقد ہے اس لئے کہ اس نے خواب میں لوگوں خصوصاً مردہ لوگوں کو جب دیکھا تو اس نے سوچا کہ یہ خواب میں آنے والا ایک موجود ہے جو خارج میں ایک حقیقت رکھتا ہے کیونکہ مردے کا جسم تو مٹی میں مل چکا ہے لہذا وہ اس بات کا معتقد ہو گیا کہ جم تمام معتقد ہو گیا کہ جم تمام معتقد ہو گیا کہ جم تمام انسانوں کی روح ہے آور بدن بھی اور پھر اس نے سوچا کہ دریا کی بھی روح ہے طوفان کی بھی روح ہے اور بدن بھی اور پھر اس نے سوچا کہ دریا کی بھی روح ہے خاور بدن بھی اور پھر اس نے سوچا کہ دریا کی بھی روح ہے خوان نے۔

پھر جب انسان کوکوئی مشکل پیش آتی 'قدرتی توانائیوں سے سامنا ہوتا تو وہ بالکل ویسا ہی کرتا جیسا وہ کسی بااقتدار انسان کے سامنے کرتا تھا کہ اسے ہدیہ ونڈر پیش کرتا تھا اور کوئی چاپلوی سے کام کیتا تھا وغیرہ 'یعنی پرستش اور عبادت کو اس نے قدرتی توانائیوں کے لئے بھی انجام دینا شروع کر دیا۔ دراصل اسپشر اس امرکی توجیہ کرنا چاہتا ہے کہ پہلی بارعبادت کہاں سے پیدا ہوئی کین عبادت کا نقطہ آغاز کیا ہے؟ اس کے نزد کی بول قدرتی توانا نیوں کی پرستش کا سلسلہ وجود میں آیا۔

لہذا اگست کانٹ فقط نظری اور فکری حوالے سے استدلال پیش کرتا ہے جہد اسپنر پرستش کی بنیاد کو بیان کرتا ہے کہ پہلی بار پرستش کہاں سے شروع ہوئی۔ اس کے نزدیک عالم طبیعت (کائنات) کی توانا ئیوں کی وجہ سے بیسلسلہ شروع ہوا کہ جیسے انسان اپنے سے زیادہ طاقت ور انسانوں کی چاپلوی خوشامہ اور جی حضوری کرے اور ان کے لئے ہدیے اور تحاکف لے جائے اس طرح ان کے لئے بھی تھے تحاکف لے جانے اور قرابانی کرنے گے اور جیسے انسانوں کی خوشامہ اور جی حضوری کرتے سے ان کی جی عبادت کرنے گے اور جیسے انسانوں کی خوشامہ اور جی حضوری کرتے سے ان کی بھی عبادت کرنے گے اور ان کا بھی ذکر و ثناء کرنے گے۔

اس نظریے کے مطابق جب جہالت ختم ہو جائے گی کہ اگسٹ کانٹ کا کہنا ہے انسان جب ان چیز وال کے اسباب کو جان لے گا اور سمجھ لے گا کہ ایسا نہیں ہے اور یہ کوئی جاندار چیزیں نہیں ہیں 'سمندر بے جان ہے زمین بے جان ہے بارش بے جان ہے کہ فود انسان ایک روح نہیں رکھتا' اس نظریہ کے بارش بے جان ہے کہاں تک کہ فود انسان ایک روح نہیں رکھتا' اس نظریہ کے بارے میں بھی لائی طور پر شک و شبہ میں پر جائے گا یا اس کے ورست ہونے کا انکار کروے گا۔ اس صورت میں پرسش اور عبادت کی کوئی بحث ہی باتی نہیں رہے گی نینی علم کی وسعت کے ساتھ ساتھ مذہب بھی ختم ہوجائے گا۔

ورست نہیں سے ایک یہ کہ تجربہ نے اس کے خلاف ثابت کر دیا ہے کہ جاہلوں میں مذہب بھی موجود ہے اور لامذہبیت بھی' اسی طرح عالموں میں بھی مذہب موجود ہے اور لا مذہبیت بھی۔ یعنی مسلہ مذہب ولا مذہبیت علم وجہل سے کسی قسم کا تعلق نہیں رکھتا' اگر مذہب جہالت کا نتیجہ ہوتا تو پھرلوگ جتنے زیادہ جاہل ہوئے' اتنے ہی زیادہ مذہبی ہوتے اور جتنے زیادہ علم والے ہوتے اسنے ہی لامذہب ہوتے النزایہ لے درجے کے علماء کو لازمی طور پر لاند ہب ہونا جائے جبکہ عملاً ایسا نہیں ہے اور پھر وہ کئی نام لیتا ہے اور کہتا ہے کہ ڈارون بھی لاندہب نہ تھا (انور خامندای کے مقالے میں ایک تکتہ ہے کہ جس کے بارے میں میں چھ کہنا حابتا ہوں اور وہ بیر کہ اس نے دواشعار کو بطور سند ذکر کیا ہے اور ان سے جومفہوم اس نے اخذ کیا ہے میری نظر میں وہ درست نہیں۔ایک مولا نا روم کا پیشعر ہے۔ البھی شو تا بمانی دکن درست '' بے وقوف بن جا'اگر دین کوچی رکھنا ہے'' باوجوداس کے کہ ابوالعلاء معری کے بارے میں کچھ نظریات ہیں البت كم اذكم بعيد ب كدال في بيشعرال مقصد كے لئے كہا ہے: اثنان اهل الارض ذو عقل بلا دين وآحر ديس لاعتقال له ''اہل زمین کے دوگروہ ہیں یا تو دین دار ہیں کہ جوعقل نہیں

ر کھتے اور یا پھر عقلند ہیں کہ جو دین نہیں رکھتے۔''

میرا خیال بیر ہے کہ ان دونوں اشعار میں ایسے دینداروں پر ایک طنز سے

کے جومثلاً کفر کا فتو کی دیتے پھرتے تھے۔ یہ ان کا جواب تھا' اییانہیں کہ جیسا یہ ماہر ین عمرانیات سمجھتے ہیں اور ان کا نظر یہ یہ تھا کید ین جہالت کی پیداوار ہے )۔ ابوالعلاءمعرى اگرچه حکیم اورفلسفی تھا' لیکن شاعر مزاج بھی تھا' وہ ایسا شخص تھا کہ جومختلف حالات میں مختلف یا تیں کیا کرتا تھا۔ میں نے ابوالعلاء کے بارے میں زیادہ مطالعہ نہیں کیا' البتہ میں نے جتنا مطالعہ کیا ہے اس کے مطابق بہت قوی ہے اور ایسی باتیں بھی مل جاتی ہیں جوان چیز وں کے خلاف ہیں۔ رہی بات ''مولوی'' کے شعر کی' تو مجھے مذکورہ شعر کہیں نہیں ملا' البتہ ''مولوی'' کے بار لے میں کوئی ایسی بات سوچ بھی نہیں سکتا۔ میرا بہت قوی انداز ہ یہ ہے کہ"مولوی" چونکہ عارف ہے اور اس لحاظ سے فلسفیوں سے اس کی مطنی رہتی ہے وہ نظر پیشلیم کو بیان کرنا چاہتا ہے۔ وہ پیرکہنا چاہتا ہے کہ جب تک انسان کا حقیقت کے سامنے سرنتلیم ختم نہ ہو اس تک بھٹے نہیں سکتا۔ اپنا سب کچھ چھوڑ کر حقیقت کے پاس آ جائے اور ایک عارف کی فکر ہمیشدالیں ہوتی ہے کہ وہ کہتا ہے: ''اینی خود''میں'' کوایک طرف رکھ دوآ گے بڑھو'' ایک مدیث که جس کا مدیث ہونامسلم نہیں ہے:

عليكم بدين العجائز

د بتههیں عاجزوں کا دین اینانا حاہیے''

مولوی نے اس مدیث تک کوفقل کیا ہے اور اس کے اس معنی میں ولائل ویئے میں 'یعنی اس کی نگاہ میں' عجائز'''' ججز'' سے ہے جس سے مراد'' اکساری کی حالت'' ہے۔ مولانا روم کے بہت سے اشعار میں عقل کی خدمت کی گئی ہے جس عقل کی ذرمت کی گئی ہے وہ فلسفیانہ علی ہے کہ جوعشق عارفانہ کے مقابلے میں ہے کیے بعنی عقل وعشق کا تضاد بیان کرتے ہوئے اس نے عقل کی فدمت کی ہے عشق سے وابستگی اختیار کی ہے۔ البتہ عرفان یہی پچھ کہتا ہے:

آ زمودم عقل دور اندیش را
بعد از این دیوانہ سازم خویش را

وہ کچھاس طرح کی بات کرتا ہے نہ کہ ان کی بات مشکل گھڑی میں عقل دور اندیش کام شدآئی میں نے مجبور ہو کر دیوائلی کا راستداپنالیا۔

رُسل کا نظریہ: دین کمزوری اور خوف کا نتیجہ ہے

انور خامنہ ای کے بھول فرہب کی پیدائش کے بارے میں ایک اور نظریہ یہ ہے کہ مدہب انسان کی کمزوری اور ٹاتو انی کی پیداوار ہے اور یہ دراصل مسلاخوف ہے۔

اس مسئلے پر جس نے سب سے زیادہ زور دیا ہے شاید وہ'' رسل'' ہے۔ اس سے نقل کی گئی عبارات میں سے پھھ اقتباسات آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں:

رسل کی کتاب ''تعلیم وتربیت'' اور ساجی نظم سے''برگزیدہ افکار رُسل'' میں نقل کیا گیا ہے:

"الله اور حیات بعد از ممات پر اعتقاد مارے کئے دومتشلکین" (شکل کی بناء پرسوچے والے لوگ) کی نبت کم

تر جرات کے ساتھ زندگی بسر کرنے کا امکان مہا کرتا ہے یعنی دین پراعتقاد زیاده کم همت اور بزدل بنا دیتا ہے۔ زیادہ 🖰 تر لوگ ان مذہبی احکام پر ایمان ای عمر میں کھو بیٹھتے ہیں ا جس میں ماس و ناامیدی ' و تنوطیت' انسان پر جلد غالب آ جاتی ہے الندا جن لوگوں نے مذہبی تربت بالکل حاصل نہ کی مو ان کی نسبت انہیں زیادہ سخت ناکامیوں کا مقابلہ کرنا براتا ہے کہ جس کی بناء پر وہ دعوت دیلی ہے کہ ہم موت یا کائنات سے نہ ڈرین کیکن اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے جرات و بے ماکی کی صفت پیدا کرنے میں کامیاب نہیں ہوتی، جبکہ مذہب کی طرف ر جحان کا بہت سا حصہ انسان کے خوف ہی کا نتیجہ ہوتا ہے۔ مذہب کے حامی اس فکر و خیال کی بناء پر کہ خوف کی بعض اقسام كوخيال مين نهين لانا جائية رجان كا اظهار كرتي ہیں۔ میری نظر میں یہ لوگ اس حوالے سے سخت غلطی پر ہیں۔اس سے قطع نظر جو شخص مختلف قتم کے خوف سے بیخے کے لئے پرمسرت اعتقادات کا سہارا لیتا ہے اسے نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے زندگی گزارنے کی ممکن طور پر بہترین راہ ا پنائی ہے۔ جب تک مذہب خوف کا سہارالیتا رہے گا' انسانی مقام ومرتبه كم ہوتارے گا۔''

نیز ''رسل'' کی کتاب''انسانی ساج'' (اجتماع انسانی) سے نقل کیا گیا ہے کہ میرا خال ہے کہ جو انسان زندگی کے ہولناک امورکوافسانوی رنگ دے کر برداشت نہیں کرسکتا'وہ ایک کمزور اورخوفز دہ موجود ہے۔ ایبا انسان اینے وجود کے ایک حصہ میں خود اس حقیقت کا معترف ہے کہ جو کچھ وہ قبول ر ما ہے وہ افسانہ ہے اور داستان کے علاوہ کھنہیں اور اس نے اسے صرف اطمینان قلب کی خاطر قبول کر رکھا ہے ا لیکن ایسے افکار کا سامنا کرنے کی وہ ہرگز جرات و بہادری نہیں رکھتا' یہاں تک کہ کہ بات بھی کہی جاسکتی ہے کہ وہ اسے افکار کے غیر منطقی ہونے کو جانبا سے لہذا وہ ان کے مارے میں تعصب سے کام لیتا ہے اور ان کے بارے میں بحث ومماحثہ ہے گریزال رہتا ہے۔ یہ بالفاظ دیگر انسان نے کچھ ایسے مظاہر (Phenomans) دیکھے ہیں کہ جن سے وہ خودخوف زوہ ہوا اور اس خوف کی وجہ سے اسے اس بات کی ضرورت بڑی كه اين ال وافلي اضطراب اور يريثاني كوكسي طرح سكون اور اطمینان میں تیدیل کرئے۔ وہ علم اور ان مظاہر کی حقیقی شاخت حاصل نہ کرسکا کہ جواس کی پریشانی کے خاتمے کے لئے مناسب راہ حل ہوتی۔ وہ مجبور ہوا کہ حقیقی علاج کی

بجائے کسی خواب آور دل خوش کن چیز کا سہارا لے مثلاً قضاء وقدر پراعتقاد کے ذریعے اس نے اپنی زندگی کی ناہمواریوں کا حل تلاش کیا۔ بہشت پراعتقاد کے ذریعے اس نے سوچا کہ اگر یہاں ہمیں خوشیاں حاصل نہیں تو اس کے عوض میں بہشت ہے یوں ناہمواریوں کو اس نے اپنے لئے آسان بنا لیا اور اس طرح باقی چیزیں ہیں۔'

شحقيق وتنقيد

ہم اپنی ای گزشتہ گفتگو کی طرف لوٹے ہیں' شاید اس کی صحیح وضاحت 
مہیں ہوسکی۔ ہمارے علماء اصول کی اصطلاح میں کہا جاتا ہے کہ فلاں دلیل پر عاکم ہے یا کہتے ہیں کہ اس دلیل پر وارد ہے۔ ان کی مراد یہ ہے کہ دو دلیلیں بھی ایک دوسرے سے متعارض وخالف نہیں ہو کتین' کیونکہ ایک دلیل سی ایک شرط پر بن ہے' جب دوسری دلیل آتی ہے تو وہ پہلی دلیل گی شرط کوختم کر دیتی ہو جاتی ہے' جب شرط ختم ہو جاتی ہے تو اس کے سہارے پر قائل دلیل خود بخو دختم ہو جاتی ہے۔ نہ یہ کہ دو دلیلیں آب بس میں ٹکرا جاتی ہیں' ان کے لئے ٹکراؤ کی کوئی صورت ہو جاق نے اگر اس مسئلہ کی تفصیل میں چلا جاؤں تو اپنی اصلی بحث سے دور ہو جاؤں گا' جو آفراداس میں چھے دخل رکھتے ہیں وہ اس مسئلہ کو جانتے ہیں۔ ہو جاؤں گا' جو آفراداس میں پہلے بھی کہہ چکا ہوں کہ ان لوگوں کے مفروضے کی بنیاد ہی جیسے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں یہ ہے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں سے کہ دین کی پیرائش منطق کی بنیاد پر نہیں ہوسکتی۔ آب اس صورت حال میں

ہم غیرمنطقی امور یعنی خوف جہالت وغیرہ کا جائزہ لیتے ہیں۔

ان لوگوں سے بہ کہا جانا جا ہے کہ کسی انسان کی کوئی فکر ہرچند کہ باطل ہی کیوں نہ ہو کیکن اس فکر کی طرف بھی انسانی رجمان کی بنیاد انسانی منطق ہی ہے۔مثال کے طور پر چند ہزار سال قبل انسان پیسوچیا تھا کہ سورج زمین کے گرد گھومتا ہے اور زمین ساکن ہے۔ کیا ہمیں تبھی اس سوال کا جائزہ لینا جا ہے کہ کیا وجہ ہوئی کے انسان اس بات کا معتقد ہوا کہ زمین مرکز ہے اور سورج اور ستارے زمین کے گرد گردش کر رہے ہیں؟ کیا بیموت کا ڈرتھا اور یا ایسی ہی کوئی اور وجہ تقی؟ ہرگزنہیں۔ہم کہتے ہیں کہانسان کی فکر اورمنطق نے اسے یہ نظر بیراپنانے پر مائل کیا تھا' فکر اورمنطق کے علاوہ کوئی اورَ عامل اس نظر ہے کے اختیار کرنے میں دخل انداز نه تقار اگرچه به نظریه درست نه تفا مگر انسان دیکها تفا اور ظاهری طور پر اسے یہی دکھائی دیتا تھا کہ سورج اور ستار کے دین کے گرد گردش کرتے ہیں۔ جبیا وہ دیکھتا تھا وہی کچھ کہتا تھا'اس مسئلہ میں انسان کے دیکھنے اور اس کی فکر کے علاوہ کوئی اور وجہ نہ تھی ٔ خارج سے یا ماوراء سے اس کے بیاس کوئی دلیل نہ تھی۔ یہ بات تیرہ (۱۳) کے عدد کی نحوست پر اعتقاد کے مانند نہ تھی کہ کہا جا سکے کہ اس مقام برعقل انسانی کےعلاوہ کوئی اور عامل کار فرما تھا۔

ان سے پوچھا جانا چاہئے کہ کیا انسان وہی چند ہزارسال پہلے کا انسان ہے؟ اگر انبیاء کے مسئلے کو نظر انداز بھی کر دیا جائے تو بھی خوش قسمتی ہے آج علم فن وصنعت یہاں تک کہ فکر ونظر میں انسان کے چند ہزارسال پہلے کے جوآ ٹار ملے بین آن میں سے بعض تو بہت ہی اعلی سطح کے بین اور بہت سے ایسے بین کہ

جن تک آج رسائی نہیں ہے۔ قدیم ترین کتابیں کہ جو چین وغیرہ سے ملی ہیں السے فلسفیانہ افکار پر بنی ہیں کہ جو اس قدر دقیق اور بلند ہیں کہ آج کے انسان کو ورطہ حیرت میں ڈال دیتے ہیں۔ آپ دیکھیں کہ ابرام مصر کے بارے میں پروفیسر ہشتر ودی جیسے آج کے لوگ باور نہیں کر سکتے کہ یہ اس زمانے کے انسانوں کے ہاتھوں ہے ہیں 'یعنی یون اور صنعت کی ترقی کا ایسانمونہ ہے کہ کہتے انسانوں نے بنایا ہے۔ ہاں! کیا انسان وہی گرشتہ زمانے کا انسان اتن بھی فکر نہ رکھتا تھا کہ اس کی عقل اسے مذہب اور خدا کی طرف لے حاتی ج

یہ جو آپ کہتے ہیں کہ حوادث اور واقعات کے بارے میں سوچتا تھا اور کہتا تھا کہ ان کی کوئی علت یا سبب ہے۔ تو بہت خوب! وہ ایک قدم اور اٹھا لیتا ہے اور سوچتا ہے کہ خود وہ علت کیا ہے؟ یہ ایک آسان سا قدم ہے کہ جسے انسانی فکر اٹھا سکتی ہے اس پہلے قدم پرنہیں تھہرتی اور یوں کہہ کے نہیں رک سکتی کہ اس کا نام ''الئ' اور خدا ہے' بلکہ فکر کہتی ہے یہ جو بارش ہے' کوئی چیز ہے کہ جو اسے برساتی ہے۔ پھر فکر اس چیز کی کھوج میں نکل پڑتی ہے کہ خود وہ چیز کیسی ہے؟ یہ بات انسان سے ابتدائی افکار کا حصہ ہے' اس کے لئے کوئی ایسا انسان نہیں چاہئے کہ جو مدرسہ گیا ہو اور تعلیم عاصل کی ہو' بلکہ ہر انسان جلد ہی اس بات کی طرف منتقل ہو جا تا ہے کہ جو کچھ میں دیکھ رہا ہوں نیم تقہور و مر بوب کی صورت میں مقتل ہو جا تا ہے کہ جو کچھ میں دیکھ رہا ہوں نیم تقہور و مر بوب کی صورت میں

### قرآن اورمعرفت خدا

د کھنے کہ قرآن ابراہیم کی داستان کو کس اعجاز آمیز پیرائے میں بیان كرتا ہے۔ وہ ابراہيم كو جو قديم ترين انبياءً ميں سے بين نيهاں تك كه وہ مسيحاًت اور يبوديت سے بھي پہلے بين۔ يه واقعداس زمانے كا ہے كه جب ابراہیم علیہ السلام ابھی بالکل نوجوان تھے وہ بعض خاص وجوہ کی بناء پر معاشر ہے ہے الگ تھلگ رہے تھے۔ یہ ایک انتہائی غیر معمولی نکتہ ہے کہ قرآن بیان کرتا ہے کہ ابراہیم کچھ طام وجوہات کی بناء پر معاشرے سے دور رہے تھے اور اپنا بچین انہوں نے غارمیں برکیا تھا (میں نے یہ بات کی مرتبہ دہرائی ہے کہ قرآن کی حی ابن یقظان ابراہیم ہے۔ حی اس یقظان لینی ایک ایبا انبان کہ جے فلسفی حضرات فرض کرتے ہیں کہ وہ غار میں ہوادرائک الیی جگہ پر ہو کہ جہاں وہ کسی انسان کو نہ دیکھ پائے اور کسی سے کوئی فکر حاصل نہ کھے اسی حالت میں بڑا ہو پھراسی حالت میں وہ دنیا کے سامنے آ جائے اور دیکھا جائے کہ وہ کس طرح ہے سوچتا ہے؟ لیکن قرآن کا اپنا ایک حی ابن یقظان ہے کہ جو ایک حقیقی انسان بھی ہے)۔ جب انہوں نے پہلی مرتبہ اس ونیا کو دیکھا' حیکتے ستارہ پرنظر پردی تو اس نے ہر چیز سے زیادہ انہیں این طرف جذب کرلیا' کہنے لگے:

هذاربي

اب جاہے بیہ سوالیہ انداز ہو یا قبول کرنے کی صورت میں''میرا رب مجھے چلانے والا ہے مجھے پالنے والا میری تدبیر کرنے والا'' پھر انہوں نے دیکھا کہ پھر در بعد اس کی جگہ پھر تبدیل ہوگئ اور وہ ڈوب گیا۔ انہوں نے دیکھا کہ ان کے اندر کی طبیعت ان سے کہتی ہے کہ اپنے رب کی جبچو کر۔ وہ طبیعت اور حالت مقہور و مربوب اور مسخر ہونے کی ہے جسے انہوں نے "ھذا رہی" کہا تھا اسے بھی اس حالت سے دوچار پایا تو کہنے لگے:

لا احب الآفلين

" مجھے ان ڈوب جانے والوں کی تو خواہش نہیں ہے۔"

چاند پرنظر پڑی تو وہ بڑا نظر آیا' کہنے لگے:

هذا ربى

اور جب دیکھا کر وہ خود مربوب ہے تو انہیں تعجب ہوا۔ انہوں نے محصوں کیا کہ میرارب کوئی ہے تو سہی کیکن مینہیں خیرت ہے کہ اب کے بھی مجھ سے خلطی ہوگئی ہے۔ کہنے لگے

لئن لم يهدني ربي

د'اگر حقیقی پرورد گارمبری رہنمائی نه کرتا تو میں مخت گمراہ ہو گیا

.. تھا۔''

سورج كو ديكها تو بول الطهے:

هذا ربي هذا اكبر فلما افلت

پھر وہ ان سب سے دست کش ہو گئے۔ انہوں نے سب کا حساب لگایا اور یہ ہے بھی بہت آسان سا مسلد بیسب کہ جنہیں و کیور ہا ہوں ایک سے ہیں۔ سکنے لگے: سودا چینن کندخوش است که نیمجا کند کسی " میرسب چیزیں متحرک ادر منحز بین انہیں گروش دی جا رہی ہے۔''

انہیں ساراعلم ایک واحد مربوب کی صورت میں نظر آیا۔ قرآن بھی کہنا ہے کہ پہلے انسان کی فکر بھی کہتا ہے کہ پہلے انسان کی فکر بھی یہی کہتی تھی کہ پوری کا نئات ایک مربوب کی طرح ہے خدا اس وہی ہے کہ جس میں ان سب کی خصوصیات نہ ہوں۔

ارائيم كن لك:

وجهت وجهی للذی فطر السموات و الارض "مین اپنا رخ ای فات کی طرف کرتا ہول جس نے آسانوں اورز مین کو پیرا کیا ہے۔ "(انعام 24)

ان حفرات سے کہا جانا چاہئے کہ اضان شامی کیا ہے؟ اس طریقے سے درست ہے یا اس طرح سے کہ جس طرح سے میں کہتے ہو؟ تغیر میزان کا مطالعہ کیجئے تو اس کے مطابق آیت ' ذر'' بھی ای مسلے کی ثنان دہی کرتی ہے:
و اذ احد دربک من بنی آدم من ظهور هم ذریتهم و اشهد هم علی انفسهم الست بر بکم قالوا بلی

قرآن کہتا ہے کہ بیام تعلیم در بیت سے مربوط نہیں ہے۔ پہلے زمانے کا درمیانے زمانے کا اور آخری زمانے کا انسان اس میں شامل ہے اور بیہ بات انسان کی فطرت میں سے ہے:

الست بر بكم

'' کیا میں تمہارا پروردگارنہیں ہوں؟''

یعنی انسان احساس کرتا ہے کہ وہ خود اور ہر وہ چیز جواس کی سی خصلت و کیفیت رکھتی ہے ان میں سے ہرکسی کا ایک رب ہے کہ جو مربوب نہیں ہے ' کیونکہ اگر کوئی رب خود مربوب ہوگا تو وہ بھی دوسرے مربوبوں میں سے ہے۔ جب بہ موضوع ایک منطقی بنیا در رکھتا ہے کیعنی منطق اس امر کے لئے کافی ہے کہ انہ کو اس تک پہنچا دے تو یہ کیا بھاری اور عارضہ ہے کہ انسان ایسے دلائل اوراليي تاويلات ميں يڑے؟ يه بات تو کھالي ہے جيے كى مال كا دروازہ کھلا ہواور وہاں ایک نشست کا آغاز ہو چکا ہو چھرکسی آ دمی کوہم ہال کے کمرے میں دیکھیں اور کہیں کہ یہ آ دی کہاں ہے آ گیا؟ کیا وہ ایئر کنڈیشن والے سوراخ میں سے آیا ہے؟ کیا وہ دیوار میں نقب لگا کر آیا ہوگا؟ یا کیا حصت بھاڑ کر آیا ہو گا؟ کہیں کے اربے بھائی دروازہ کھلا ہے وہاں ہے آیا ہے اگر دروازہ بند ہو پھر كوئى اجنبى وكھائى دے تو ادھرادھر ديكھنا جائے كه كہال ہے آيا ہے؟كيكن جب دروازہ کھلا ہوتو پھر یہ عارضہ ہی ہے کہ انسان سوینے لگے کہ بیکس سوراخ سے آ گیا ہے۔

قرآن کی منطق قوی ہے یا ان کی منطق؟ قرآن خاص طور پر حضرت ابراہیم میں مثال کا ذکر کرتا ہے۔ وہ ابراہیم جوسولہ (۱۲) برس کی عمر تک ایک الیمی جگہ پر منے جہاں سے وہ دنیا کو نہ دیکھ سکے اثنا عرصہ وہ بس ایک غار ہی میں رہے۔ کہتے ہیں کہ شروع شروع کا انسان لینی ابتدائی ترین انسان کہ جس کی فطرت بالكل بآلائش اور ہرطرح كے خارجی اثرات سے محفوظ تھی اپی فطرت كے ذريع اس طرح كے فيلے پر پنچتا ہے لينی ميتو سادہ ترین مسائل میں سے ہے۔ بدتو ہو گیا مسئلہ كا ایک پہلو۔

دوسرا پہلو یہ کہ کیا شروع شروع کا انسان اس کا نئات میں اس جیرت انگیزنظم کونہیں دیکھ یا تا تھا؟ کیا شروع شروع کا انسان درخت نہیں اگا تا تھا؟ جب وه و کھا تھا گدایک ساده ساج جب زمین میں بویا جاتا ہے تو وہ ایک درخت کی صورت اختیار کرلیتا ہے' پھراس پراس قدر پھول' ہے اور پھل نکل آتے ہیں۔ کیا یہ بات اسے ورطہ جرت میں نہ ڈال دیتی تھی؟ کیا وہ اپنے جسم کے نظام کو نہ دیکھیا تھا؟ کیا یہی نظم ونسق انسان کو چیران نہ کر دیتا تھا کہ ہم کہہ سکیں کہ یہی امور انسان کے خدااور مذہب کی طرف رجمان کا صب بن گئے؟ اب آپ جا ہیں تو اسے غلط کہدلیں۔ میں کہوں گا' کیا یہ چیزیں انسان میں اس فکر کے پیدا کرنے کے لئے کافی نتھیں؟ جب فکرانسانی کے لئے میسب بنیادین فراہم ہیں اور جبمنطقی اور فکری دروازے کھلے ہیں تو پھر ہم کیسے ان سے آ نکھیں چیر لیں اور پھر کہیں کہ خوف انسانی فکر میں تصور خدا کی پیدائش کا سبب بنا ہے؟ (ہم کہہ چکے ہیں کہ فکر انسانی کی بنیاد یہ ہے کہ وہ غور وفکر کرے جائے غلط ہو جیسے زمین کی حرکت اور سورج ساکن ہونا)۔ کیا جہالت اور واقعات کے اسباسب کو نہ پیجاننا سبب بن گیا ے؟ كيا اس كى وجديد موئى كداس نے مردوں كوخواب ميں ديكھا اور روحوں كى دوئی تک پہنچا؟ جب ایک سارا دروازہ کھلا ہے تو پھر یہ کیا جنون ہے اور یہ کیا سبب ہے کہ انسان الیمی چیزوں کا مثلاثی ہو؟ جبکہ اسے نہیں ہونا جائے جبکہ اس کے پاس فکری اور منطقی بنیاد موجود ہے۔ اولاً ابتدائی انسان کے لئے بھی اسی قدر کافی ہے کہ خدا کا تصور اسے حاصل ہو۔ ثانیاً تاریخ ثابد ہے کہ جس دور کو بیلوگ ماقبل تاریخ زمانہ کہتے ہیں اس کے جس قدر تاریخی آ ثار موجود ہیں ان سے بھی اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ اس دور میں بھی بہت سے مفکر لوگ موجود تھے۔ اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ اس دور میں بھی بہت سے مفکر لوگ موجود تھے۔ اب ہمارے بقول وہ پیغیر تھے اور ان کے بقول وہ فلسفی تھے کہ جو اس امر کے لئے کافی تھے کہ اس سلیلے میں انسان کی رہنمائی کرسکیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس کے بین کہ انسان چونکہ واقعات و امور کی بنیادوں اور اصول سے بے خبرتھا 'لہذا اس جہالت و لاملی کی وجہ سے اور اصول سے بے خبرتھا 'لہذا اس جہالت و لاملی کی وجہ سے اور اصول سے بے خبرتھا 'لہذا اس جہالت و لاملی کی وجہ سے انسانی فکر بھٹک گئی ہے۔''

گویا ایک جہالت اور دوسرا دلالت پر فطری اعتقاد کیونکہ اگر علیت پر اعتقاد نہ ہوتو فقط جہالت (کسی عقیدہ کے اختیار کرنے کیلئے) کافی نہیں ہے۔ میں نے اسے پہلا قدم اور دوسرا قدم کا نام دیا ہے۔

پہلا قدم

یہ ہے کہ انسان کہنا ہے کہ یہ دافغہ بغیر کی علت وسبب کے نہیں ہوسکتا۔
انسانی ذہن یہاں تک کہ ایک تین یا چارسال کے بچے کا ذہن بھی جب کسی واقعہ
یا مسئلہ کا سامنا کرتا ہے تو سبب اور علت کو جاننے کا خواہش مند ہو جاتا ہے۔ مثلاً
ایک تین چارسال کا بچہ جب کہیں سے کوئی آ واز سنتا ہے اب آپ چا ہے اسے
ایک تین چارسال کا بچہ جب کہیں سے کوئی آ واز سنتا ہے اب آپ چا ہے اسے
ایک مفہوم سے دوسرے کی طرف ذہن کے سفر کا نام دیں یا بچھ اور بہر حال وہ

ادھر ادھر دیکھنے لگتا ہے۔ وہ اس کی علت اور سبب کو جانتا چاہتا ہے لینی اس کا ذہن اس بات کونہیں مانتا کہ آ واز خود بخود بیدا ہوگئ ہے کینی ابتدائی انسان ہمیشہ علت کا متلاثی رہاہے۔

#### دوسرا قدم

میں کہنا یہ چاہتا ہوں کہ دوسرا قدم ایک انتہائی ہمل و آسان قدم ہے۔
یہ کوئی الیا قدم نہیں ہے کہ بیسویں صدی آن پہنچ تب انسانی فکر اس تک رسائی
حاصل کرئے تب وہ کہتے کہ خودعلت کیسے وجود میں آئی ہے؟ اسے علت کی علت
کا مسلم کہتے ہیں اور پھر میں مسئلہ پیش آئے کہ کیا ایک ایسی چیز ہے کہ جو ان تمام
چیز وں کی علت ہویا ایسا کوئی وجود نہیں ہے؟ یہ سوال بہت جلد انسان کے ذہن
میں اجر آتا ہے جب یہ سوال اجرے وہی بات جوقر آن کہتا ہے لین جو انسانی
فطرت میں ہے کہ

''جب انسان مربوبیت کے پہلوکود کھتا ہے کی تغیر وتبدل کا مشاہدہ کرتا ہے جب دیکھتا ہے کہ چیزیں تغیر اور تبدل کا شکار موتی ہیں اور اپنی خواہش کے بغیر آتی جاتی ہیں تو پھر وہ تغیر و تبدل کے عامل کی جبتو کرتا ہے۔''

"ثبات صرف تغیر کو ہے زمانے میں "وہ دیکھتا ہے کہ تمام اشیاء تغیر و تبدل کے قانون کی پابند ہیں معنوں کرتا ہے کہ ان سب کی سرشت میں بیا بات مائی ہوئی ہے کیون بیس تغیر پذر چزیں ہیں کہ جن پر کوئی ایک طاقت یا

کی قدرتیں تھم فرما ہیں اور بیسب کسی اور کی تابع فرمان ہیں محکوم بھی ہیں اور مربوب۔ اس کے ذہن میں اچا تک بیہ بات اجرتی ہے کہ کیا کوئی ایسی طاقت و قدرت موجود ہے جو فقط حاکم ہو محکوم نہ ہو تغیر دینے والی ہو اور خود متغیر نہ ہو؟ ایسے سوال کا ذہن میں انجرنا مکمل طور پر ایک طبیعی اور فطری امر ہے۔

منطقی فکر سے بہاں میری به مرادنہیں ہے کہ نطقی فکر ہمیشہ درست ہوتی ہے یا نہیں۔ بیا ایک مسلہ ہے اور یہ کہ منطق نے انسان کی رہنمائی کی ہؤید ایک دوسرا مسک ہے۔منطق تبھی تو انسان کی رہنمائی کرتی ہے'اگرچہ وہ رہنمائی غلط ہو کیکن بہرحال فکر ہے کہ جس نے انسان کی رہنمائی کی ہے لیعنی انسان کوخود اس کے اندر سے ہدایت ملی ہے لیعنی وہ اس کی قوت ادراک ہے کہ جس نے اسے یہاں تک پہنچایا ہے۔ قوت ادراک سے اوراء کوئی عامل نہیں ہے جبیا کہ سکے بھی عرض کیا ہے کہ زمین کے ساکن ہونے اور اس کے گرد سورج کی گردش کا نظر بدایک غلط نظریہ تھا' لیکن یہی انسان کے ادراک کی قوت تھی کہ جس کے باعث انبان کی ہرار سال تک اس علط نظریے برقائم رہا۔ اس سے ماوراء کوئی عامل ندتھا کہ جس کی بناء پر ہم رہ کہیں کہ چونکہ اب مہ غلط ثابت ہو گیا ہے کلہذا آئيں ديکھيں كركہيں اس كى علت كوئى خواب تو نەتھا يا اس جيسى كوئى اور چيز؟ نہیں بلکہ انسان حس رکھتا ہے فکر کرتا ہے اپنی حس کی بنیادیر وہ سوچیا اور فکر کرتا ہے۔ آئکھ بظاہر دیکھتی تھی کہ زمین حرکت نہیں کرتی اور سورج متحرک تھا' کچھاویر کواٹھتا تھا اور پھر مزید اوپر کواٹھتا تھا' اسے دیکھا تو انسان نے خیال کیا کہ اس کی اس حس نے کوئی غلطی نہیں کی' لہذا اس مسئلے کے ادراک اور فکر سے ماوراء کوئی

علت نہیں ہے۔

البذاہم جو کہتے ہیں کہ ان مسائل کے لئے ہمیشہ منطق اور ادراک سے ماوراء کی علت کی جبتی آخر کیوں کی جاتی ہے؟ ہمیں اس صورت میں ادراک اور فکر کی قوت سے ماوراء کی علت کی کھوج میں نکانا چاہئے کہ جب دیکھیں کہ ہم ادراک اور فکر کے حوالے سے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کر سکتے 'پھر ہم کہ سکتے ہیں کہ چنکہ اس کی کوئی دلیل نہیں ہوسکتی' لہذا اس کا کوئی غیر ادراکی عامل موجود ہیں کہ چنے بیا فی دلیل نہیں ہوسکتی' لہذا اس کا کوئی غیر ادراکی عامل موجود ہے جسے نہاں کہتے ہیں ۔ مسلم بین کر سے بین وہ اس جہل سے مختلف ہے کہ جس کا آپ ذکر کرتے ہیں ۔ مسلم بین ہوئی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے فلفے میں اور استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ بیروی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے فلفے میں اور استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ بیروی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے فلفے میں اور استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ بیروی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے علم میں مرتکب ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک جہل سے مراد ایسا جہل ایک عالم اپنے علم میں مرتکب ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک جہل سے مراد ایسا جہل ایک عالم اپنے علم میں مرتکب ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک جہل سے مراد ایسا جہل

مثال کے طور پرانسان نے ایک خواب دیکھا خواب میں اس نے اپنی دوئی کومحسوں کیا۔ پھرسوچنے لگا کہ سب چیزیں روح رکھتی ہیں مثلاً اگر بارش ہوئی تو فوراً اس نے اسے کسی چیز سے منسوب کر دیا اور پھراس کا نام خدار کھ دیا۔ لیعنی لوگ حقیقی مادی اسباب وعلل سے لاعلمی کی بناء پر فوراً اسے ایک

ماوراء طبیعت ( فطرت یا مادیت ) عامل سے منسوب کر دیتے ہیں۔

الیا ہی نہیں ہے کہ یہ لوگ اصول ولالت کو بالکل قبول نہ کرتے ہوں' بلکہ کسی حد تک قبول کرتے ہیں' یعنی ان کے بیانات میں بھی۔ خاص طور پر اگسٹ کانٹ کے قبل کے مطابق انسان نے شروع شروع میں علت دریافت کرنا جیا ہی لیکن وہ بات کو پہیں پر چھوڑ دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قرانسانی پہیں رک گئی اور توجات کے پیچھے چل پڑی کیرانسانی نے اس سے آیک قدم آ گے نہ بڑھایا یا صرف اصول علیت کو قبول کر لیا اور چھراس سے آ گے نہ بڑھ سکی ۔ گویا انسان اس سے آ گے نہ بڑھ سکی ۔ گویا انسان اس سے آ گے نہ بڑھ سکی کو کی انسان اس مسلکہ کوحل نہ کر سکی سے آ گے نہ سوچ سکا اور پہیں رک گیا اور چونکہ فکر انسانی اس مسلکہ کوحل نہ کر سکی لہذا انسان نے مفروضے بنا لئے اور صرف توجات کو اپنا لیا ، جو کسی بھی فکر و منطق مفروضہ کا شکل نہیں ہیں ، بینی انسان نے کوئی منطقی غلطی نہیں کی ، بلکہ تو ہم اور مفروضہ کا شکار ہو گیا۔ ہم کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ آ غاز سے انجام تک بیانسان کی مفروضہ کا شکار ہو گیا۔ ہم کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ آ غاز سے انجام تک بیانسان کی مفروضہ کا میان ریکارڈ نہ ہو سکا ہو گوعیت کی ہے۔ (شہید مطہری کی موجودہ تقریر کے بھی کی ہوتو اس کی بیغلطی منطقی نوعیت کی ہے۔ (شہید مطہری کی موجودہ تقریر کے آخری چند منٹ کا بیان ریکارڈ نہ ہو سکا جوافسوں کا باعث ہے)



کہ خالف تو جیہہ وتعیر ہے (استادشہید کے خطاب سے قبل حسب معمول ندکورہ مقالے کے جائزے کا سلسلہ جاری رہا) جبکہ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ یہ تینوں مقالے کے جائزے کا سلسلہ جاری رہا) جبکہ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ یہ تینوں مختلف تعییر بین ہیں بلکہ ہرایک نظر یے اور مفروضے کے کی پہلو کا بیان ہے۔ انہوں نے درحقیقت اجتاعی عامل کی طرف توجہیں کی وہ نظریہ اور ان کی توجہ کا انفرادی عامل کی طرف رہی ہے۔ دوسر لفظوں میں انہوں نے نفسیاتی توجیہہ کی ہے نہ کہ معاشرتی ہید لوگ کہتے ہیں کہ انسان کا انہی مذکورہ دلائل کی بناء پر یعنی ہے نہ کہ معاشرتی ہید لوگ کہتے ہیں کہ انسان کا انہی مذکورہ دلائل کی بناء پر یعنی اپنی جہالت یا کسی اور جب سے دین کی طرف میلان بیدا ہو گیا۔ ان کے حساب اپنی جہالت یا کسی اور جب سے دین کی طرف میلان بیدا ہو گیا۔ ان کے حساب سے اس زمانے میں کہ جس کا نام ان کے بقول طبقات اور مالکیت کا کوئی نام و نشان نہ تھا ، پھر بھی دین موجود ہو سکتا ہے کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشہ نشان نہ تھا ، پھر بھی دین موجود ہو سکتا ہے کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشہ ایک شخص کا انفرادی اور نفسیاتی پہلو ہے۔

# مار کسزم اور بپیرائش دین

مارکسزم کے نظریے کے مطابق یوں نہیں ہے بلکہ ان کے نزدیک حما فقول کرنا پڑے گا کہ دور اشتراک اولی میں دین ہرگر موجود نہ تھا۔ دین تو اس وقت بیدا ہوا کہ جب مالکیت پیدا ہوئی اور معاشرہ کوشنے والے اور لٹنے والے دو طبقوں میں تقسیم ہوا جب امیر اور غریب پیدا ہوئے۔ ان کے نظریے کا آیک فرق تو یہ ہے کہ جو ذکر ہوا اس نظریے کے مطابق دین حاکم طبقے نے وضع کیا۔ ان کے نظریے کے مطابق میں وین کو گھڑنے کے نظریے کے مطابق ہمیں قبول کرنا پڑے گا کہ شروع شروع میں دین کو گھڑنے

والے خود حکمران طقے کا حصہ تھے'لیکن گزشتہ نظریات میں طبقات کا کوئی ذکر نہ تھا' بلكه وه حاكم طقة اورمح وم طقة مين تميز نهيل كرت اوران مين فرق روانهيل ركهت تھے۔للذا اگر تاریخ میاب کرے کہ ایبانہیں ہے کینی اگر تاریخ کیے کہ سارے دین یا اکثر ادیان محکوم طبقات میں ظاہر ہوئے تو ان کا نظریہ لازی طور پر رد ہوجاتا ہے کیونکہ بدلوگ کہتے ہیں کہ دین کو حاکم طقے نے بنایا ہے تا کہ آئییں حاصل مراعات محفوظ روسكيل لهتع بين كهاس طبقه كوليجه مراعات اور امتيازات حاصل تھے'جبکہ دوہرے طبقے کے پاس محرومیاں تھیں۔ان امتیازات کی حفاظت کے لئے ان لوگوں کوروحانی اور داخلی عامل کی بھی ضرورت تھی اور وہ عامل لا زمی طور برمحکوم طقے میں ایمان اور اعقاد کی صورت میں ہونا جائے۔ ناگزیر ہے کہ اس طریقے ہے جاکم طبقہ خود بےعقیدہ ہو کیونکہ خود ہی توانہوں نے بیدین گھڑا ہوتا ہے لہٰذا وه محكوم طبقے كومعتقد بناتے ميں' لہذا محكوم طبقے ہى كو باايمان' بااعتقاد ہونا جائے۔ اس اعتبار سے محکوم طبقے کے لئے دین کیا کردار اوا کتا ہے؟ اولاً ان کے لئے تسلی کا ذریعہ بنیا ہے' ان سے کہا جاتا ہے کہ جو کچھ بھی اس دنیا میں تم سے کھو جائے گا' دوسری دنیا میں یالو گئے غم نہ کھاؤ اور بیسب با تیں اس لئے ہیں تا کہ وہ انقلاب بریا نہ کریں' اس لحاظ سے وین کی تمام تر تعلیمات کوتسلی اورتشفی کے لئے ہونا جائے۔قضاء وقدر کاعقیدہ اس کئے ہے کہ کہا جاسکتا ہے کہ قیام کا کیا فائدہ ہے؟ کیا تقدیرے جنگ کی جاسکتی ہے؟ اگرانہیں احساس ہو کہ ان سے بچھ کھو گیا ہے اورلٹ گیا ہے تو ان سے کہا جائے کہ عالم آخرت میں اس کا ازالہ ہو جائے گا۔ للِّذا (ان کےمطابق) دین کی تمام تر تعلیمات ان کے دل گی تسکین اور

تمکین کے لئے ہیں' جبکہ اسلام جیسے ادبان میں موجود تعلیمات ایسی بھی ہیں کہ جو الی باتوں کے خلاف ہن کینی وہ تعلیمات ہیں کہ جو انقلاب کی دعوت دیتی ہیں۔ نہ فقط یہ کہ دین جا کم طقے سے ظاہر نہیں ہوا' بلکہ اس سے بالاتر حقیقت یہ ہے کہ حاکم طقے سے ظاہر ہوا ہویا دوسرے طقے سے محکوم اور محروم طقے کے مفاد میں انقلاب اور قیام کی دعوت دیتا ہے۔ یہ بات ان کے نظریے سے ہم آ ہنگ نہیں ہے کیونکہ ان کے حیاب سے تو بات اس کے برخلاف نہیں ہوسکی ان تعلیمات کے اندر حاکم طقے کے مفادات کے برخلاف کچھنیں ہونا جاسئے۔مثلاً جن اجتماعی نظاموں کے تحت ہم زندگی گزار رہے ہیں' ان میں امکان ہے کہ اخیارات ٔ ریڈ ہو ٹیلی ویژن جسے درائع ابلاغ سے انسان ایک لفظ بھی ایساس سکے جوعوام کو حکمران طقے کے خلاف تحریک کرنے والا ہو؟ نہیں عکمران طبقہ جو کچھ کہتا ہے وہ اپنی وکالت میں کہتا ہے اور ممکن نہیں ہے کہ اس کے برخلاف ہو' للہذا اگر دین کو حاکم طبقه گھڑے تو اس کی تعلیمات میں قضاء وقدر جیسے مایوں کن اور عالم آخرت کے وعدوں کی صورت میں تملی و تشفی دینے والے نظریات ہونے چاہئیں۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ ہم فرض کریں کہ دیندار طبقہ جاہل بھی ہوٴ کیونکہ اگروہ حامل نہ ہوتو ایس تعلیمات کوقبول نہیں کرے گا۔

اں حوالے سے دیکھیں تو پھر ہم یہ اعتراض نہیں کر سکتے کہ انہوں نے اس مسئلے میں مختلف طرح کے نظریات پیش کئے ہیں کیفی یہ کہنا کہ دین حاکم طبقے کا ساختہ و پرداختہ ہے اور ان کا یہ کہنا کہ اس کے لئے عوام کی جہالت سے استفادہ کیا گیا ہے یہ دونوں باتیں ایک دوسرے کے منافی نہیں ہیں۔ ایک نظریہ

یہ کہتا ہے کہ عوام چونکہ جابل سے انہوں نے اپنے لئے دین کو اخر اع کرلیا اور یہ کہتا ہے کہ عوام چونکہ جابل سے انہوں نے اپنے لئے دین کو کہتے ہیں کہ حاکم طبقے نے عوام کی جہالت سے استفادہ کرتے ہوئے دین کو اخر اع کیا (ایک نظریے کو جوموجود تو نہیں 'ہوسکتا ہے' کوئی کہے کہ محروم طبقے نے اپنی تسلی کے لئے خود سے دین کو گھڑ لیا ہو مارکسسٹوں نے تسلی کو عامل قرار دیا ہے' لیکن کہتے ہیں کہ عاکم طبقے نے ان کے لئے تسلی کا سامان وضع کیا ہے )۔

## ماركسن كے نظریے كا تنقیدي جائزه

اس نظریے کے کرور پہلوؤں میں سے ایک تاریخ ادیان سے مربوط ہوئی تاریخ ادیان اس امرکی نشاندہی کرتی ہے کہ جب سے انسان اس زمین پر ہے ان قدیم ترین ایام سے بیٹی اس زمانے میں بھی کہ جسے بیلوگ اولین دور اشتراک کہتے ہیں پر سنش کے آثار موجود ہیں۔ بلکہ ماکس موار کا نظریہ تو مشہور نظریہ کے بین کہ پرستش کا سلسلہ نظریے کے اس لحاظ سے بھی برخلاف ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ پرستش کا سلسلہ عالم طبیعت کی اشیاء بتوں اور ارباب انواع کی عبادت سے شروع ہوا اور پھر خدائے واحد تک پہنچا جبکہ ماکس مولر کہتا ہے کہ قدیم ایام کی آگائی نے ثابت کیا ہوا ور وہ فابت بھی کرتا ہے کہ قدیم ترین ایام سے خدائے واحد کی پرستش موجود ہے۔

لہذا ای نظریے کے مطابق اولاً دور اشراک اولی میں ممکن نہیں ہے کہ دین موجود ہو (جبکہ یہ بات تاریخ سے ہم آ ہنگ نہیں ہے)۔ ٹانیا یہ ادوار کہ جو طبقاتی ہیں' مثلاً دور جا گیرداری میں ہمیں یہ لازماً ماننا پڑے گا کہ تمام ادیان کو

لانے والے اور ان کے اولین پیروکار حاکم طقے سے تعلق رکھتے ہیں اور یہ بات بھی ادیان کی مسلم تاریخ سے قطعی مطابقت نہیں رکھتی' یہود اور بنی اسرائیل کی تاریخ ہے اس اعتبار سے ہم آ جگ نہیں ہے کیونکہ اولاً موی اگر چہ خونی اورنسلی اعتبار ہے محروم اور لیسے ہوئے طبقے سے تعلق رکھتے تھے' لیکن طبقاتی کحاظ سے ان کا تعلق استعاری طقے سے تھا' کیونکہ وہ فرعون کے سٹے کی حیثیت رکھتے تھے۔ وہ فرعون کے گھر میں بہت ناز ونعت میں لیے تھے انہیں درجہاول کے شنرادے کی حیثیت حاصل تھی کیونکہ اس کی کوئی اولا دینتھی اور یہان کے بیٹے کی طرح تھے۔ جبکہ موسیٰ نے فرعون کے گھر میں فرعون ہی کے ہاتھوں یہے ہوئے طبقے کی حمایت میں قیام کیا۔ اس بات کی کوئی اشترا کی توجیہ نہیں کی جاسکتی یا ہم اس کی اساس قوی' نسلی اورخونی قرار دیں جباہ یجھی بہرحال مارکسزم سے مطابقت نہیں رکھتی' چونکہ بہلوگ تاریخ کا اصل محرک طبقات کو سمجھتے ہیں' نہ کہ ڈون کو۔ دوسر لے لفظوں میں یا تو ہم اسے مویٰ " کانسلی تعصب قرار دیں کہ جب وہ بڑنے ہوئے اورانہوں نے یہ سمجھا کہان کا اور فرعون کا خون مختلف ہے اور جواس کے ہمنسل ہیں' ان کی حالت اليي ہے اور وليي ہے البذاخوني تعصب نے انہيں قيام پر ابھارا كہ جو بہرحال مارکسزم ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے اور اگر بیانہ ہیں تو پھر جو کچھ بھی گہیں ان کی طرز زندگی ہے مطابقت نہیں رکھتا۔

ثانیاً فرعون کے گھر میں واقعاً موسی نے بنی اسرائیل کی حمایت میں قیام کیا' چنانچہ سے قیام محروم طبقے کی طرف سے تھا۔ میہ فرعونیوں کا قیام محرام طبقے کی طرف سے تھا۔ میہ فرعونیوں کے خلاف قیام تھا' لیسی بنی اسرائیل کا قیام تھا اور میہ بات سوفیصد ان کی

باتوں کے خلاف ہے کیونکہ وہ تو کہتے ہیں کہ دین حاکم طبقے کا گھڑا ہوا ہے۔ان کے نظریے کے مطابق تو یہ کہنا چاہئے کہ یہودیوں کا دین فرعونی مشینری نے گھڑا تھا' تا کہ بنی اسرائیل میں اطاعت وتشلیم کا احساس ابھارا جائے جبکہ دین یہودتو اس لئے آیا کہ بنی اسرائیل کوقیام پر ابھارے۔

قرآن ڪيم کے بقول

و تلک نعمہ تمنها علی أن عبدت بننی اسوائیل (شعراء ۲۲) بیر بنی اسرائیل کی غلامی براعتراض ہے:

''اے میری قوم! اس مقدس زمین میں داخل ہو جاؤ کہ جو اللہ نے تہارے لئے مقرر کی ہے۔''
تر سر سر مند

ریہ سب تحریک ہے۔ ڈرونہیں استقام<mark>ت اختیار کروں صبر</mark> مار سیکای سام کا میں میں کا میں میں استقامت اختیار کروں صبر

کرو اللہ پرتو کل کرو ساللہ بیرکرے گا اور وہ کرے گا۔ پر

اسلام بھی ایہا ہی دین ہے:

و نويد أن نسمن على الذين استفعفوا في الارض و

نجعلهم آئمة و نجعلهم الوارثين (صم، ٥)

'' ہمارا ارادہ ہے کہ ہم ان لوگوں پر احسان کریں کہ جنہیں زمین میں کمرور بنا دیا گیا ہے اور انہیں پیشوا قرار دیں اور انہیں ہم وارث بنائیں۔' پیجھی فرمایا:

وعد الله الذين امنوا منكم و عملو الصلحت ليستخلفنهم في الارض

"تم میں سے جولوگ ایمان لائے ہیں اور نیک اعمال کرتے ہیں ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ انہیں زمین میں ضرور جانشین بین ان سے اللہ کا وعدہ ہے ایسے لوگوں کے لئے کہ جن سے دوسروں نے زمین کی خلافت لے لی ہے۔ نوید اس امرکی ہے کہ ہم تہمیں زمین کی خلافت دیں گے زمین کو تمہاری میراث قرار دیں گے۔"

ان الأرض لله يورثها من يشاء (ضم) ٥)

''زمین اللہ کی ہے اس کی مرضی جسے وہ اس کا وارث ۔ ،''

نيز فرمايا:

و لقد كتبنا في الذبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون (انباء:١٠٥)

''اور البتہ زبور میں ہم نے ذکر کے بعد بیاکھا کہ زمین کا وارث ہم اپنے صالح بندوں کو بنائیں گے۔''

طرحسين نے آيک ولچپ کتاب کھی ہے جس کا نام "الوعدالحق"

جناب احمد آرام نے اس کا ترجمہ کیا ہے بنام "وعدہ راست" اس کتاب "الوعد الحق" کاعنوان یہی آیت ہے:

وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض.

اس کتاب میں غلاموں مستقعضوں محروموں اور زیردستوں سے تعلق رکھنے والے بیں (۲۰) منتخب افراد کا ذکر کیا گیا ہے جنہیں اس قرآنی وعدہ نے حیات نو عطا کی مثل عمار یاس البوذر غفاری اور عبداللہ بن مسعود۔ یہ بہت اچھی اور قابل مطالعہ کتابوں میں سے ہے بچوں اور جوانوں کو اس کے مطالعے کی نصیحت کی جانی چاہئے۔ تاریخ اسلام اصلاً الیی ہی تاریخ ہے عبداللہ بن مسعود آتے ہیں اور ابوجہل سے لڑتے ہیں اچھا تا قاوں سے لڑتے ہیں کچھی سے غلاموں کا انقلاب ہے بنیادی طور پر بیدامراس نظر یے سے مطابقت نہیں رکھتا۔

لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الا من طلم (نام ١٨٥٠)

نیز ریه بھی کہ

والشعراء يتبعهم الغاوون الم تر انهم في كل واد يهيمون وانهم يقولون مالا يفعلون. الا الذين آمنوا و عملوا الصالحات وانتصروا من بعد ما ظلموا (شعرا ٢٢٢-٢٢٢)

215

''اور بیہ جوشعراء ہوتے ہیں' ان کی پیروی گمراہ لوگ کرتے ہیں۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ بیہ ہر وادی میں پھررہے ہوتے ہیں اور بیہ جو پچھ کہتے ہیں وہ کرتے نہیں' مگر وہ لوگ کہ جو ایمان لائے اور عمل صالح بجالاتے ہیں۔''

یعنی شعر بھواور اس طرح کے پراپیگنڈا کے موقع پر اسلام اجازت دیتا ہے ( کہ مظلوم فریاد کرے) یا اس طرح غیبت کوحرام فرار دیتا ہے گرایسے مواقع پر السے المورکوئی ایک دونہیں ہیں 'یہ تعلیمات اس منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ گویا مار کسزم کا بینظر پرایک ایس بات ہے کہ جولکھائی گئی ہے اور ان کے نزدیک ایس بات ہے کہ جولکھائی گئی ہے اور ان کے نزدیک ایس بات ہوتی۔ اسے قبول کرنا چاہئے 'اگر چیزیکی حقیقت پر منطبق نہیں ہوتی۔

کیا د بن جہالت کی پیداوار ہے؟

اس سے بڑھ کر ان لوگوں کی منطق ہے کہ جو دین کو صرف لوگوں کی جہالت کا بتیجہ سمجھتے ہیں اور اسے ایک نفساتی مسئلے کے حوالے سے لیتے ہیں۔ مقالہ لکھنے والے نے بھی میاعتراض کیا ہے وہ کہنا ہے کہ اگر ایبا ہے تو پھر لوگ جو اس قدرعالم ہو گئے ہیں' دین کوخود بخو دختم ہو جانا چاہئے۔

آپ موازنہ کریں ہر غیر دینی عقیدہ کہ جو گزشتہ دور میں لوگوں کی جہالت کے نتیج میں تھا صرف علم کے آنے سے ظلمت جہالت کے نتیج میں تھا صرف علم کے آنے سے طلمت حصت جاتی ہے خود بخود نابود ہو گیا ہے۔ اس نظریے کے مطابق علم کی ترقی کے ساتھ دین کو بالکل ناپید ہو جانا جاسے 'یعنی علاء میں دینداری کا وجود نہیں ہونا

جائے جبکہ خود رُسل کے بقول ہم دیکھتے ہیں کہ جہلاء کے طبقے میں لادین بھی ہیں اور دین دار بھی اور علماء کے طقے میں بھی دیندار بھی ہیں اور لا دین بھی \_ (یمی ہمارے ہاں بھی ہے جنہیں جھکڑے کرنے کے سوا کچھ سمجھ نہیں آتا' کیا ان کے درمیان دیندارزیادہ ہیں یا ہے دین؟ ان میں دیندار بھی ہیں اور لا دین بھی )۔ شاید ہر زمانے میں علمائے میں عالم ترین شخص دیندار ہوتا ہے پہاں تک کہ خود جارے زمانے میں بھی بہی عالم ہے۔ ان کی منطق کے مطابق تو اصلاً محال ہے کہ آئن شائن دین و مذہب پر اعتقاد رکھتا ہویا مائس بلانک یا ولیم جیمزیا برکسن یا ڈارون اور ان جیسے اول درج میں شار ہونے والے دانشور دین بر اعتقادر کھتے ہوں۔ ڈاروٹرم میں بہزادلکھتا ہے کہاگر چہ کلیسانے ڈارون کی شدید تکفیر کی اس کے باوجود آخر عمر تک خدائے بگانہ پراس کا ایمان واعتقاد باقی رہا۔ جبکہ میں ڈارونزم مارکسیول کے ہاتھ میں آج ایک بہت برا ہتھیار ہے خود ڈارون کو اس کے علم نے لاند ہب نہیں کیا۔ ایک اور جگہ میں نے پڑھا ہے کہ موت کا وفت آیا تو ڈارون نے کتاب مقدس اپنے سینے سے چمٹار کھی تھی اور اسے چھوڑ تا نہ تھا' یہ امرالیی منطقوں نے مطابقت نہیں رکھتا۔

علادہ ازیں مارکسٹوں کے نظریے کے مطابق آپ طبقاتی تفاوت کوشم کر دیں تو دین خود بخودختم ہو جائے گا' یعنی ضرورت نہیں ہے کہ آپ دین کے خلاف جنگ کریں۔ ان کی منطق میہ ہے کہ طبقاتی انتیازات کوختم کر دین' سوشلسٹ معاشرہ تشکیل دین' دین کا وجودخود بخودختم ہو جائے گا۔ جبکہ اس کا غلط ہونا خود سوشلسٹ ممالک میں آشکار ہو چکا ہے' خود سوشلسٹ ممالک اس کے

خلاف بہترین دلیل ہیں۔ یہ جولوگ ابھی تک سوویت یونین میں دین کے خلاف اس قدر برا پیکنڈا کرتے ہیں مس لئے ہے؟ طبقاتی انتیازات نہیں ہیں کیکن پھر بھی گاہے بگاہے کہتے رہنتے ہیں کہ جوانوں میں دین رسوخ پیدا کررہاہے اس کے خلاف کچھ کریں جب علت ختم ہوگئ ہے تو معلول کو بھی ختم ہو جانا جاہئے۔ آب تو کہتے ہیں کہ پیدائش دین کی وجه طبقاتی امتیازات ہیں' اب جبکہ آپ کا معاشرہ طبقاتی نہیں ہے کھر دین کی طرف میلان کیوں پیدا ہوتا ہے؟ للہذا ضرور اس کی بنیار کھاور ہونا جا ہے یا دوسرے ممالک میں مثلاً اسلامی ممالک میں ممثلاً یوں فرض کرنا جا ہے کہ جونبی کوئی اسلامی ملک سوشلسٹ ہو جائے سب مسجدول کے دروازے خود بخود بلا ہو جانے جائیں۔ جبکہ ہم دیکھتے رہے ہیں کہ نہ خود اسلامی ممرا لک کواس کی فکر ہے اور پہلیں ان کے بارے میں اندیشہ ہے۔ مختلف ممالک سوشلسٹ ہورہے ہیں اوران میں ایسا کوئی خطرہ نہیں ہے اگر پچھ لامذہب سوشلسٹ ممالک میں موجود ہیں تو طبقاتی ممالک میں زیادہ ہیں۔ اب طبقاتی ممالک میں دیکھیں کہ کیا دین و ندہب کے خلاف جنگ زیادہ تر حاکم طبقہ کررہا ہے یا محکوم طبقہ؟ (ظاہر ہے کہ حاکم طبقہ زیادہ وین کے خلاف نبرد آ زما ہے جبکہ مارکسزم کے مطابق مذہب تو حاکم طبقے کا ساختہ ویرداختہ ہے کہذا اسے تو اس کے خلاف برسر پیکارنہیں ہونا جاہئے)۔ بیاجماعی حقائق ہیں کہ جن کا جمیں سامنا ہے ان لوگوں کی منطق سے ان کی کس طرح سے توجیبہ ہوسکتی ہے؟ کہے ان کی توجیههمکن ہے؟

## ویل ویورنٹ کی رائے

ویل ڈیورنٹ اگر چہ خود ایک لامذہب شخص ہے اپنی کتاب ''درسہانی تاریخ'' میں ایک بات کہتا ہے کہ جو واضح طور پر ناراضکی وغصہ کی وجہ سے ہے۔ وہ دین کے بارے میں کی جانے والی توجیہات نقل کرتا ہے اور کہتا ہے کہ درست نہیں ہیں اور آخر کار کہتا ہے:

> ''دین کی سو (۱۰۰) جانیں ہیں' اے آپ جتنا بھی ماریں کے پھر زندہ ہو جائے گا اور نیا ایک حقیقت ہے۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہاں کی سو جانیں ہیں؟ اٹنا ہی کہددیں اور راحت پائیں کہ اس میں جان ہے' یہ کیوں کہتے ہیں کہ سو جانیں ہیں؟ انسانی فطرت وقل نہیں کیا جاسکتا۔''

وہ کہتا ہے کہ

"مختلف جگہوں پر دین کے خلاف اتی جنگ کی گئی ہے کہ وہ سیجھنے لگے کہ اب انہوں نے اسے بالکل جڑ سے اکھاڑ بچینکا ہے اسے بالکل جڑ سے اکھاڑ بچینکا ہے اب مکن نہیں ہے کہ دوسری نسل میں باقی رہے۔"

کہناہے کہ

''اسے جتنا بھی مارا گیا' یہ پھڑسے زندہ ہو گیا۔'' سامعین میں ہے کی نے اس موقع پر کہا: ''جب تک تیری جان نہ نکل جائے۔'' واقعاً ایما ہی ہے بہاں تک کہ تیری جان نکل جائے حتی کہ یہی مقالہ کھنے والا کہ جوایک مادہ پرست (Materialist) شخص ہے اس موقع پر خوب کہتا ہے۔ جب اسی طبقاتی نظر ہے کا ذکر کرتا ہے تو کہتا ہے:

''اس نظر ہے کے مطابق تو پیداواری اور ترقی پیند طبقے مثلاً

مزدور طبقہ ان کا مذہب ہے کوئی تعلق نہیں (یعنی ذاتا ان کا مذہب ہے کوئی تعلق نہیں کوئی سروکار نہیں) مذہب ہے کوئی تعلق نہیں اس ہے انہیں کوئی سروکار نہیں) چونکہ ان کا تفکر ان کی زندگی کے نقاضوں کے نتیج میں ترقی پیند اور سائنسی ہے۔ استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے پیند اور سائنسی ہے۔ استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے لئے مذہب کی

اس کے بعد مقالہ نگار جواب دیتا ہے:

ضرورت ہے۔''

'نینظریہ بھی حقیقت سے بالکل مطابقت نہیں رکھا کشاہدات اور اعداد وشار اس کے خلاف ثابت کرتے ہیں۔ کسان شاید معاشرے کا پیداواری ترین طبقہ ہے اور اس کے باوجود فرہبی ترین بھی ہے۔ روشن فکروں کے برعکس کہ جوعموماً غیر پیداوار ہوتے ہیں لیکن تمام طبقوں کی نسبت فرہب سے ان کا تعلق کم ہوتا ہے (لہذا یہ بات روشن فکر طبقہ وغیرہ سے مربوط نہیں)' برسرکار مزدوروں کی نسبت ہے کاروں کی فرہب سے وابستگی کم تر ظاہر ہوتی ہے۔ صنعتی ممالک کے مزدوروں میں ندجب کی طرف موجود صدی میں رجان گزشتہ صدی سے زیادہ ہے اور آخری دہائیوں میں گزشتہ دہائیوں کی نسبت زیادہ ہے۔''

سب سے اہم بات یہ ہے کہ چین اور عوامی جمہوریاؤں میں مذہب نہ صرف یہ کہ ختم نہیں ہوا بلکہ اس کا نفوذ اور اثر ورسوخ روز افزوں ہے جبکہ ان کا دعویٰ یہ ہے کہ ان کے ہاں طبقاتی تقسیم ختم ہو چی ہے ان کے سب لوگ پیداواری ہیں۔ ان کی توجیہ اور استدلال کیا ہے؟ اس کی حیثیت ایک شکست خوردہ نظر یے کے علاوہ کچھ نہیں لیکن یہ لوگ ان باتوں کو اس پیرائے میں دہراتے رہتے ہیں۔ یہلے انہوں نے کچھ خوبصورت عبارتیں بنالیس ہیں اور اب ان کو دہراتے رہتے ہیں۔ بیسے انہوں نے کچھ خوبصورت عبارتیں بنالیس ہیں اور اب ان کو دہراتے رہتے ہیں۔ بیسے دوسرے لفظوں میں انہیں باتوں کا بڑی دنشین عبارتوں میں ترار کرتے رہتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں انہیں کہ کیا یہ باتیں درست بھی ہیں یا نہیں؟

ماکس موار کا بیے خاص نظریہ کہ تو حید کا عقیدہ مشرک سے پہلے موجود تھا'
ایک ایسا نظریہ ہے کہ جوموجود تو ہے' لیکن اس کے ماننے والے زیادہ نہیں ہیں۔
اکثریت کا خیال یہی ہے کہ شرک کا عقیدہ تو حید سے پہلے تھا' البتہ دین اسلام کی منطق کی رو سے تو حید کا عقیدہ شرک سے پہلے تھا' یعنی شرک ایک منحرف شدہ تو حید ہے۔ ان کا نظریہ یہ ہے کہ شرک کا وجود تو حید سے قبل تھا' لیکن تاریخ حیات تک بھی ہے' انسان کی موجود گی کا پتہ دیتی ہے۔ دوسر لے لفظوں میں جہاں بھی انسان کا کوئی نام ونشان ملتا ہے' وہاں عبادت کے آثار موجود ہیں' اشتراک اولی کا مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے

عبادت کی موجودگی کا نظریہ میں دوسروں کے نقط نظر کونقل کرنے کے طور پر بیان نہیں کرتا' بلکہ ایک دینی و مذہبی نظریے کے طور پر ذکر کرتا ہوں۔ جہاں جہاں پر بھی انسانی زندگی کا کوئی نشان ہے' چاہے وہ اشتراکی صورت میں ہو' چاہے غیر اشتراکی اور اختصاصی صورت میں' عبادت کے آثار ہیں۔ ابھی تک کسی الی انسانی زندگی کا کوئی سراغ نہیں ملا' جس میں عبادت کا وجود نہ ہو (اس موقع پر انسانی زندگی کا کوئی سراغ نہیں ملا' جس میں عبادت کا وجود نہ ہو (اس موقع پر سامعین میں ہے کسی نے سوال کیا)۔

بعض کا کہناہے کہ آگ سے پہلے کے زمانے میں عبادت کا کوئی نشان نہیں ماتا؟ جواب میں شہر مطیریؓ نے فرمایا' اس بات کو میں ان خصوصیات کے ساتھ نہیں جانتا ہوں کہ یہ بات عموی نظریے کے برخلاف ہے تاہم آپ کا بیر کہنا بھی اشتراک اولی کے مسلے سے میل نہیں کا تا۔ آپ کہتے ہیں کہ جب آگ کا انکشاف ہوا عبادت بھی ظہور پذیر ہوئی' جبکہ ہم نے جس بنیادیر مارکسسٹوں کے نظریے کو رد کیا ہے وہ یہ ہے کہ ان نظریے کے مطابق انتراک اولی کے دور (البتة اشتراک اولی کے دور سے پہلے بھی کچھ دور تھے کہنا جا ہے کہ قبیلوں کی صورت میں ساجی زندگی کے دور تھے وہی کھیتی باڑی کے دور سے پہلے کہ جو شکار وغیرہ کا دور ہے) میں اور کھیتی باڑی کے دور سے پہلے کہ جس میں ان کے نظریے کے مطابق مالکیت وجود میں آئی' امکان نہیں کہ پرستش موجود ہو۔ اب آپ کا بیہ کہنا کہ آگ سے پہلے کے دور میں عبادت کا کوئی نشان نہیں ماتا' اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا' علاوہ ازیں'' کوئی نشان نہ ملنا'' اس کے نہ ہونے پر دلالت نہیں رتا\_ باب نہم دین کے نقطہ آغاز کیے بارے میں ڈور کہیم کے نظریے کا جائزہ چھٹا نظریہ کہ جو دین اور مذہب کی پیدائش کے سرچشمہ کے بارے میں مْدُكُوره مثال میں بیان كيا گيا ہے اس كاعنوان ہے ' بازگشت به ازخود برگا نگی'۔ اس عنوان کے تحت فرانس کے ایک مشہور ماہر عمرانیات ڈورکہیم کا ذکر کیا گیا ہے۔ پیدائش مذہب کے بارے میں اس وقت ڈورکہیم کا نظریہ دنیا کے مشہور ترین نظریات میں سے ہے۔ میرا خیال یہ ہے کہ مذکورہ مقالہ کے مصنف نے اسے بیان کرنے میں اینے کچھ خاص نظریات بھی اس میں مخلوط کر دیئے ہیں' یعنی یہ ہے کہ ہم ڈورکہیم (Mr. Emile Dur Kheim) کے نظریہ کو ایک طرح کی''ہازگشت یہ از فور برگانگی'' قرار دین' شاید اس مقالے کے مصنف کی اپنی مخصوص اصطلاح ہے میں نے کسی اور جگہ بداصطلاح نہیں دیکھی۔ جہاں تک مجھے ڈور کہیم کے نظریات کاعلم ہے وہ کی الت اجماعی ' (Socialism) کا قائل ' یعنی معاشرے کے لئے اصالت کا قائل ہے اور در حقیقت فرد کے لئے اصالت کا قائل نہیں (Individualism)۔ اس معنی میں اس کا نظریہ یہ ہے کہ معاشرہ افراد کی''تر کیب حقیقی'' کا نام ہے' نہ کہتر کیب اعتباری کا

## مركب اعتبارى اور مركب حقيقي

(فزکس اور کیمسٹری کے طلبہ کے لئے آئیز (Mixture) اور مرکب (کر کسٹری کے طلبہ کے لئے آئیز (Mixture) اور مرکب اعتباری اور (Compound) کی اصطلاحوں میں جو فرق ہے وہی فرق مرکب اعتباری اور حقیقی کے مفہوم میں اپنے مقام پر پایا جاتا ہے )۔

ایک لحاظ سے مرکب کی دوشمیس ہیں اعتباری اور حقیقی مرکب اعتباری

یعنی چیزوں کا ایسا مجموعہ کہ جن کے درمیان ایک طرح کی وابسگی موجود ہوتی ہے البتہ بغیراس کے کہ کوئی شے اپنی انفرادیت کھو دے اور اپنے تیکن کل میں حل کر دے۔ مثلاً ہم کسی ایک جگہ پر موجود رختوں کے مجموعہ کو باغ کہتے ہیں ایک درخت کو باغ نہیں کہتے ان سب کو ملا کر باغ کہتے ہیں کیکن باغ کا ہم جز اپنی مستقل حثیت رکھتا ہے نیہ ورخت بھی اپنی انفرادیت رکھتا ہے اور دوسرا درخت بھی۔ یہ درخت اگر اس باغ میں نہ ہوتا تو بھی یہی درخت ہوتا اور اگر یہاں تنہا ہوتا تو بھی یہی ہوتا اور اگر یہاں تنہا ہوتا تو بھی ہی ہوتا اور اگر باغ میں نہ ہوتا تو بھی یہی درخت ہوتا اور اگر یہاں تنہا ہوتا تو بھی یہی ہوتا اور اگر باغ میں ہونے سے اس میں کوئی تبدیلی بھی آئی ہے تو بھی بالکل سطی ہے گہری نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خوبانی کے ایک درخت کی بھی بالکل سطی ہے گہری نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خوبانی کے ایک درخت کی بھی ہے۔ ایسے مجموعے اور مرکب کو ہم مرکب کی بھی ہے۔ ایسے مجموعے اور مرکب کو ہم مرکب اعتباری کہتے ہیں۔

لیکن مرکب حقیقی میں ہر چیز کی انفرادیت کل میں شامل ہو جاتی ہے کینی اس میں کی چیز کی سابقہ حالت باتی نہیں رہتی ہر چیز اس میں اپنی ماہیت کھو دیتی ہے اور نئی ماہیت اختیار کر لیتی ہے وہی ماہیت کہ جوکل کی ماہیت ہوتی ہے جیسے (کیمیائی اور طبیعی مرکبات Chemical & Physical "سائی اور طبیعی مرکبات (Nature) عالم طبیعت (Nature) میں موجود ہر مرکب اس طرح کا ہوتا ہے۔ مثلاً پائی کو اگر ہم مرکب کہتے ہیں تو وہ دو مختلف عناصر ہوتا ہے۔ مثلاً پائی کو اگر ہم مرکب کہتے ہیں تو وہ دو مختلف عناصر دونوں کی ماہیت تبدیل ہو چکی ہے نیجی نہ اب آسیجن پائی میں آسیجن کی دونوں کی ماہیت تبدیل ہو چکی ہے نیجی نہ اب آسیجن پائی میں آسیجن کی

صورت میں موجود ہے اور نہ وہ اپنی خاصیت رکھتی ہے اس طرح اب ہائیڈروجن بھی ہائیڈروجن کی صورت میں موجود نہیں ہے۔ ان دونوں نے آپس میں مل کر ایک مرکب کی حیثیت اختیار کر لی ہے اور ایک تیسری ماہیت اختیار کر لی ہے اور محققت میں ایک نئی ماہیت وجود میں آگئی ہے کہ جو پانی کی ماہیت ہے۔ ہاں پانی کا پھر سے تجزید کر کے اسے انہی ابتدائی عناصر میں تبدیل کیا جا سکتا ہے کین یا بانی کا پھر سے تجزید کر کے اسے انہی ابتدائی عناصر میں تبدیل کیا جا سکتا ہے کین اس وقت یہ وہ نہیں ہے اور یہی حالت دیگر طبیعی مرکبات کی ہے۔

## انسانی معاشرے کی ترکیب کی نوعیت

اب ہم انسانی معاشر ہے کی ترکیب کا جائزہ لیتے ہیں کیا بیتر کیب حقیق ہوت انسانی معاشرہ کا تعلیم کے اگر ہمار ہے نزد یک معیار انسانی بدن اور جسم ہوتو انسانی معاشرہ ایک مرکب اعتباری ہے اس کھاظ سے اس میں اور کسی باغ کے درختوں میں کوئی فرق نہیں۔ یہ فرد جن خصوصیات کے ساتھ پیدا ہوا تھا 'آج بھی انہی خصوصیات کے ساتھ موجود ہے وہ فرد بھی بالکل اس طرح ہے اور یوں ہی سارے افراد ہیں۔ اگر کوئی شخص جیسے ہی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو ہم اسے سارے افراد ہیں۔ اگر کوئی شخص جیسے ہی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو ہم اسے کسی عارین سے جا کر اس کی پرورش کریں بیالوجیکل (Biological) اعتبار سے یہاں اس کی نشو وٹما آپی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز و وہاں بھی بیالوجیکل اعتبار سے اس کی نشو وٹما آپی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز کو وہاں بھی بیالوجیکل اعتبار سے اس کی نشو وٹما آپی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز کو وہاں بھی بیالوجیکل اعتبار سے اس کی نشو وٹما آپی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز کو وہاں بھی بیالوجیکل اعتبار سے اس کی نشو وٹما آپی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لخاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لخاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لخاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لخاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا ایس ہی ایس کی نو جائے

گا۔لیکن خیوانات کے برخلاف انسان کا ایک روحانی پہلو بھی ہے حیوان کی خصوصیت اس کے بدن سے مربوط ہے اس کی نفساتی حیثیت بھی تقریباً اس کے بدن کی خصوصیت کی طرح ہے کینی وہ ان دوسروں کے زیراٹر نہیں ہوتا۔نفساتی لحاظ سے اس کی جبلت میں جو چیز یائی جاتی ہے وہ دوسرے حیوانوں میں ہو یا نہ ہو' اس ہے اس حیوان کو کوئی فرق نہیں پڑتا' جبکہ انسان کا ایک معاشرتی پہلو بھی ہوتا ہے اگر ہم اپنی زبان میں کہیں تو انسان ایک روحانی پہلو کا بھی حامل ہے اور یہ وہ پہلو ہے جواس کی شخصیت سے مربوط ہے' نہ کہ فرد سے۔ ابیا کس طرح سے ہے؟ پچھلے زمانے کے فلسفی بھی ہیہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ حیوانات کے جو آمادہ اورمستعد جبلت کے ساتھ ونیا میں آتے میں انسان ان کے برخلاف مکمل اورتمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتا ہے۔ ہم نے جہال فقرات کے بارے میں گفتگو کی ہے وہاں اس بات کا ذکر کیا ہے وہ لوگ جوانسان کے لئے فطرت کے قائل نہیں ہیں' ان کے قول کے مطابق روح انہاں اس کی بیدائش کے وقت ایک کورے کاغذ کی می ہوتی ہے بیعنی اس پر کوئی نقش نہیں ہوتا' اس پر جو پچھ کھیں وہی ثبت ہو جائے گا' جبکہ اس کے برعکس حیوانات کی کیفیت ایک لکھے لکھائے صفحے کی می ہوتی ہے۔ اگر ہم فطرت کے بھی قائل ہوں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ان صلاحیتوں کا سلسلہ کہ جومکمل طور پر اور بالقوۃ انسان میں موجود ہے وہ کسی پھل یا اس کے درخت کے نیچ کی استعداد کی مانند ہے۔ جو لوگ فطرت سے انکاری ہیں' ان کے مطابق پیدائش کے وقت انسان ایک خالی صفحہ کی مانند ہے کہ جس پر جوبھی لکھا جائے وہی نقش الجرآئے گا'اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پرآپ قرآن

کی کوئی آیت لکھ دیں یا کوئی گالی لکھ دیں۔جولوگ فطرت کے قائل ہیں'ان کے مطابق انسان ایک نیج کی طرح ہے اور جب وہ نیج ہوتا ہے تو عملاً وہ درخت نہیں ے یا نہیں ہے شاخ نہیں ہے کھل نہیں ہے لیکن بیسب کچھ بننے کی صلاحیت اں کی ذات میں موجود ہے۔ اگر ہم اسے جلا کر خاکسٹر کر دیں تو گویا ہم نے اس کی صلاحیتوں کو مملی صورت اختیار نہیں کرنے دی۔ لہذا بات اتنی ہے کہ انسان ایک مکمل اور تمامتر صلاحیتوں اور توانائیوں سے بھر پور موجود ہے جسے معاشرہ سرگرمی بخشا ہے بعنی معاشرہ ہے کہ جو انسان کو روحانی شخصیت عطا کرتا ہے۔ انسان معاشرے سے زبان پہلے اے اس سے آ داپ رسوم افکار اور عقائد حاصل کرتا ہے۔ یہ معاشرہ ہے کہ جو اس کے ظرف روحانی کو پر کرتا ہے اور اس کی شخصیت کی تغییر کرتا ہے اس طرح وہ بھی این باری پر دوسروں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ وہ فقط ایک مستقل اور اثریذیر وجود نہیں سے بلکہ تا ثیر بخش ہے اور فعال بھی ے کینی ایک ہاتھ سے لیتا ہے اور دوسرے ہاتھ سے دیتا ہے۔ ایک فرد کے لحاظ سے متعلم وطالب علم اور دوسرے کے اعتبار سے معلم واستاد ہے بلکہ جب وہ معلم ہوتا ہے تو اس وقت وہ استاد بھی ہوتا ہے اور شاگر دبھی سکھا بھی رہا ہوتا ہے اور سکھے بھی رہا ہوتا ہے۔ بیخص اپنی فکر سے اپنی روحانی خصوصیتوں سے (اور جو پچھ اس نے سیکھا ہوتا ہے) یا اپنی تخلیقی مہارت سے اسے سکھا تا ہے اور اس سے سیکھتا ہے کیٹی انسان ایک دوسرے براثر انداز ہوتے ہیں۔معاشرے کے افرادنفسیاتی ' روحانی اور ثقافتی لحاظ سے یانی کوتشکیل دینے والے عناصر کی مانند ہیں' یعنی ایک دوس سے براثر انداز ہوتے ہیں بالکل اسی طرح جیسے آئسیجن اور ہائیڈروجن ایک

دوسرے سے ل کرایک نئی ترکیب اختیار کر لیتی ہیں ایک دوسرے پراٹر انداز ہوتی
ہیں۔ افراد کے ایک مجموعے کے باہم میل طاپ سے ایک دوسرے پر اٹر انداز
ہونے سے ایک مرکب حقیقی وجود میں آتا ہے کہ جے قوم یا ملت کہتے ہیں البذا
ثقافتی اعتبار سے انسان کے دوخود (Self) ہیں ایک انفرادی اور دوسرا اجماعی۔
پانی میں ہائیڈرجن اور آسیجن بھی ایک خاص حد تک ایک دوسرے سے امتیاز
رکھتی ہیں ایک دوسری حد کے لحاظ سے اور ایک سطح پر دونوں پانی ہیں اور پانی
ہونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' ہیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' ہیدا کر ای ہے اگر وہ اپنی
مون سے بانی کو جوآ سیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک ''مین' ہے اس اعتبار سے ہر
مون سے بانی کو جوآ سیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک ''مین' ہے اس اعتبار سے ہر

دین کی پیدائش کا سرچشمه ڈور کہیم کی نظر میں

ایک اصول ڈورکہم کی باتوں میں موجود ہے۔ اگر چہ جس انداز سے میں نے بات بیان کی ہے ان حضرات کی کتابوں میں اس طرز پرنہیں ہے۔ ہم نے اپنی مشرقی اصطلاحات کے قالب میں بیان کی ہے کیکن بات بہی ہے اور دورکہم کے کلام سے مجموعی طور پر جو بات کھلتی ہے وہ یہی ہے کہ اس کا انحصار اس بات پر ہے کیکن ڈورکہم ان لوگوں میں سے ہے کہ جنہوں نے کچھاور مسائل کی بات پر ہے کیکن ڈورکہم ان لوگوں میں سے ہے کہ جنہوں نے کچھاور مسائل کی روسے اس نظریے کا اظہار کیا ہے۔ بات دراصل سے ہے کہ اس نے اور اس سے بہتے ماہرین نے جو گزشتہ ابتدائی قبائل کا مطالعہ کیا ، وہ قبائل کہ جو بالکل ابتدائی قبائل کا مطالعہ کیا ، وہ قبائل کہ جو بالکل ابتدائی

تھے ویسے ہی قبائل کہ جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کدان جیسے قبائل ہمارے زمانے میں اٹھارہویں صدی تک موجود رہے ہیں اور شاید اب بھی موجود ہول ، یعنی انہوں نے برغم خود جو ابتدائی انسانوں کے ادیان کا مطالعہ کیا۔ اس کے مطابق آب ان کی کتابوں میں دیکھئے کہ وہ لکھتے ہیں اور اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ انسان کے ابتدائی ترین حالات میں بھی ایک طرح کی عبادت موجود رہی ہے۔ مظاہر طبیعت (Nature) کی پرستش البتہ انہیں ایک طرح کا تقدس دینے کے ساتھ مثلاً کہتے ہیں کہ بعض غاروں میں ایسے آثار مثلاً ایسے پھر ہیں اور سجدہ گاہوں اور سبیحوں کی احتر چزیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کدابتدائی انسان ان کے لئے ایک طرح کے نقذس کا قائل رہا ہے انہیں چومتا تھا اور ان کے لئے غیر معمولی احترام کا قائل تھا۔ اس سلسلے میں کہ کیا کوئی دوطرح کا ندہب تھایا ایک ہی طرح کا؟ اس میں اختلاف ہے بعض کہتے ہیں کدایک ہی چیز ہے اور بعض کہتے ہیں کہ دو چیزیں ہیں۔ایک اور بات جوانہوں نے انٹرائی اقوام کے بارے میں کہی ہے وہ" توتم" (Totem) اور توتم بیتی (Totemism) ہے۔ ان کا نظریہ ہے کہ گزشتہ ابتدائی اقوام اور بعض ہمارے زمانے کے نزدیک کی اقوام بھی ایک طرح کے حیوان کی بوجا کرتی رہی ہیں کیونکہ ان کا ایک اعتقاد میرتھا کہ وہ خود اور پر حیوان ایک ہی نسل سے میں۔ حیوان سے انسان کے وجود میں آنے کا عقیدہ کہ جس کی سائنسی صورت ڈاروزم (Darwanism) ہے گی غیر سائنسی صورت پہلی قوموں میں رہی ہے۔مثلاً کسی قوم نے شمجھا کہ وہ گائے کی اولادیا نسل ہے لہذا ان کا نظریہ یہ ہے کہ گائے برتی کا سرچشمہ اور ہندوستان میں گائے

کا تقتل ای وجہ سے ہے کہ بہت قدیم ہندی اقوام کا توتم گائے ہے البتہ اس میں بعدازاں تبدیلی پیدا ہوئی اور وہ افکار ختم ہو گئے کیان گائے کا تقتل باقی ہے یا اس طرح بعض نے فلال پرندہ کو اپنا توتم سمجھا (توتم ازم (Totemism) بعض قدیم قبائل اپنی نسل کی بنیاد کسی نہ کسی حیوان یا درخت سے منسوب کرتے ہوان یا درخت سے منسوب کرتے ہوا ورجس حیوان سے اپنے آپ کومنسوب سمجھتے تھے اس حیوان یا درخت کی پوجا کرتے جس سے اپنے آپ کومنسوب کرتے مثال کے طور پر ہندوؤں میں گاؤ پرستی کی رہم کیا اس طرح بعض نے فلال پرندے کو اپنا تو تم سمجھا۔

یے فکر لوگوں میں کیسے پیدا ہوتی ہے کہ ہم فلال حیوان کی نسل سے ہیں ا پھر وہ اس حیوان کی پوجا شروع کر دیتے ہیں اس حیوان کے تقدس اور غیر معمولی طاقت کے قائل ہو جاتے ہیں اس حیوان کو قوم وقبیلہ کا محافظ سمجھنے لگتے ہیں اور ایسے ہی عقائد اینا لیتے ہیں ؟

اس امر کے استدلال میں کہتے ہیں کہ دور کہم کا نظریہ تھا کہ یہ وہی انسانوں کی روح اجماعی کا ظہور ہے۔ اس اعتبار سے کہ چونکہ واقعاً ہر انسان اپنے اندر دو ''میں'' محسوس کرتا ہے' ایک ''میں'' اس جہت سے کہ میں زید بن عمر و ہوں' یہ وہ ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا یہ وہ ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا ملل ہم کہ جس کے مقابلے میں دوسرے فرد کا ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا مال ہے نہ کہ تیرا' اور دوسری ''میں'' کہ جو اجماعی ہے (مثلاً ہم کہ جو ایرانی میں مال ہے نہ کہ تیرا' اور دوسری ''میں'' کہ جو اجماعی ہے (مثلاً ہم کہ جو ایرانی میں جو اس حیوان کی پوجا کرتے رہے ہیں' درحقیقت اجماع کو پوجتے رہے ہیں۔ ان کو اس حیوان کی پوجا کرتے رہے ہیں' درحقیقت اجماع کو پوجتے رہے ہیں۔ ان کا بیعقیدہ ہوجاتا ہے کہ اس قبیلے کے سب لوگ اس کی اولاد ہیں' بعد میں اگر اس کا بیعقیدہ ہوجاتا ہے کہ اس قبیلے کے سب لوگ اس کی اولاد ہیں' بعد میں اگر اس

کی پرستش کرتے تھے تو یہ فقط اس اعتبار سے نہ تھا کہ ہمارا نسب اس تک پہنچتا ہے، بلکہ اس لئے بھی کہ وہ اس معاشرے کا مظہر ہے کیوں در حقیقت وہ اپنے ہی اجتماع ''ساج'' کی پرستش بڑمل پیرا تھے۔

اب وہ شکل کہ جو بلند تر ہے اور زیادہ جدید (Modern) ہے جس میں ڈور کہیم کی باتوں ہی کی تقلید کی گئی ہے کہ جو مقالہ نگار نے بیان کی ہے۔اس نے خود برستی وغیرہ کی بات نہیں کی اس نے وہی پہلا حصہ بیان کیا ہے کہ جو میں عرض کر چکا ہوں۔ وہ کہتا ہے کہ ایک طرح کی" خود برگا نگی ہے والیسی" ہے (خود برگانگی لینی اپنی زات کو اجنبی سمجھنا)' انسان میں درحقیقت دو''خوذ'' موجود ہیں'ایک انفرادی''خور''اور دوسرا اجتاعی'' خود''۔انسان اینے بہت سارے کام اجتماعی''خود'' اور''میں'' کے محافظ سے کرتا ہے مثال کے طور پر انسان کسی جگہہ ایثار کرتا ہے آپ ایثار کا بیمعنی کرتے ہیں کیے یہ غیر کوایے پرترجیج دیے سے عبارت ہے پھر آ ب اس سلسلے میں دلائل پیش کر تے اور تجویہ کرتے ہیں کہ انسان كوفطرة اينے لئے كام كرنا جائے۔ انسان كے اندركيا احساس ہے كد دوسرےكو اینے آپ برمقدم کرنے لگتا ہے؟ بیتو ایک ایبا کام ہے کہ جومنطقی محسول نہیں ہوتا' لیکن بہرحال انسان ایبا کرتا ہے اور ایبا کرنے کواپنی ذات کے لئے کئے جانے والے کام سے برتر بھی سمجھتا ہے اور اسے ایک مقدل کام خیال کرتا ہے۔ كہتا ہے كہ يہ آپ كى غلط فنى ہے كه آب ایثار كو بچھتے ہیں كہ يہ دوسرے کواینے برتر جی ویے سے عبارت سے بلکہ ایثار کرنے والاخود ہی کوخود برمقدم کر رہا ہوتا ہے چونکہ اس کے دو معنور ' میں ایک اجتماعی اور دوسراالفرادی۔اب مہال

دوسرے خود نے ظہور کیا ہے للندا خود ہی نے خود کے لئے کام کیا ہے کیکن انفرادی خود کے لئے نہیں 'بلکہ اجماعی خود کیلئے۔ جنانچہ اخلاق کی بھی اس صورت میں توجیہہ ہو حاتی ہے قومیت اور قوم پرئتی کا احساس اور قوم وملت کے لئے ایثار اور معاشرے کے لئے قربانی کی بھی توجیہہ کی جاستی ہے۔ اس سے مراد دوسرے کے لئے کچھ کرنانہیں خود کے لئے کام کرنا ہے کہ جواجماعی خود ہے۔مضمون نگار نے بہ گفتگو''ازخود گزشتگی''،''ایثاریا جاں شاری'' کے عنوان کی ہے۔ میرا خیال میہ ہے کہ یہ تعبیر خود اپنی ہے ( دوست احباب سے خواہش ہے کہ وہ خود وقت نکالیں اور متعلقه کتب میں جہاں بھی مفصل تر ہو ڈور کہیم کا نظریہ تلاش کریں اور اس مسئلے یر بھی تحقیق ہوتو اچھا ہے' آگ مگہ ہے تقریر کا کچھ حصہ ریکارڈ نہیں ہو سکا)' اپنی اجماعی خود گنوا بیٹا ہے اے ' غیر سمجھ لگتا ہے اور اینے آپ سے اسے جدا کر ليتا ہے۔ اينے آپ ميں دو' وخود'' محسوں کرناہے' انفرادي خود کہ جس ميں ' ميں'' ہے ' دونفس' ہے ' دخود' ہے انفرادیت ہے اور آیک نظین' اور ہے کہ جس میں اجتماع ہے معاشرہ ہے۔ پھر یوں وہ کام بھی دوطرح کا کرتا ہے وہ کام کہ جو اجماعی "عین 'انجام دیتا ہے (اور وہ کام کہ جوانفرادی "میں" انجام دیتا ہے) 'رفتہ رفتة ال اجتماعي "مين" كو بحول جاتا ہے۔ بلاتشبيه كها جاسكتا ہے كہ جيسے اللہ ك بارے میں قرآن میں تعبیرات آئی ہیں کہ انسان در حقیقت اللہ کوفراموش کر دیتا ہے اور نینجاً وہ خود کو بھی بھلا دیتا ہے چھر خوبیوں کے ایک سلسلے پر اس کی نظر پراتی ہے خیال کرتا ہے کہ خودتو انفرادی خود ہی میں منحصر ہے۔ بعدازاں جو کام اجماعی معیل" کے ساتھ انجام دیتا ہے ان کے لئے موضوع تلاش کرتا ہے اب اس موضوع کواپی ذات سے باہر فرض کر لیتا ہے اسے "ماوراء طبیعت '۔ ایک معکوی جہت سے ایی بہت ی باتیں ایک عرفانی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ جہت سے ایسی بہت ی باتیں ایک عرفانی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ سالہا دل طلب جام جم از ما می کرد آنچہ خود واشت زبیگانہ تمنا می کرد

> (دل جام جم كا برسول تقاضا كئر را) خود پاس تھا جو اس كى تمنا كئے را)

ي بھی گہنا ہے کہ جناب! يه وہى آپ کی خود ہے وہى آپ کی اجمائی خود ہے ہاں البتہ آپ اسے کھو بیٹے ہیں' اس لئے اب اسے اسے غیر میں اور اینے آپ سے باہر تلاش کر رہے ہیں اور یہ ہے''از خود اسے این غیر میں اور اینے آپ ملا وینا ) یعنی انسان اینے آپ کو فراموش کر دینا یا بھلا دینا ) یعنی انسان اینے آپ کو فراموش کر دینا یا بھلا دینا ) یعنی انسان اینے آپ کو فراموش کر بیٹے تا ہے اور وہ غیر (باوراء الطبیعہ ہے )۔

اب ان صاحب نے جو مختلف اقوال و آراونقل کی ہیں 'جب اس نظریے کونقل کرتے ہیں تو زیادہ ردنہیں کرتے صرف اتنا کہتے ہیں کہ البتہ یہ نظریہ بھی شکوک و شبہات اور اعتراضات سے خالی نہیں ہے لہذا ڈورکہم کے پیروکاروں کا پیروکاروں نے گویا اس کی اصلاح کر دی ہے (یعنی دورکہم کے پیروکاروں کا اصلاح شدہ نظریہ غلطیوں سے پاک ہے)۔ تقریباً یہ وہ رائے ہے کہ جو خود ان صاحب نے انتخاب کی ہے اور اس سے انہوں نے نتیجہ بھی اخذ کیا ہے اور وہ نتیجہ سے کہ اس نظریے کی بنیاد پر کہا جا سکتا ہے کہ دین کی پیدائش کا سبب جہالت ہے۔ اس کا لازی نتیجہ یہ ہو جاتا ہے کہ دور ہونے سے دین ختم ہو جاتا ہے۔

کیونکہ علت کے خاتے سے معلول کا خاتمہ ہو جاتا ہے حالانکہ عملاً ایپانہیں ہے لہٰذا ثابت ہو گیا کہ بینظریہ باطل ہے۔ وہ نظریہ کہ جو کہتا ہے کہ ' دین کی بیدائش کا سب طبیعی قوتوں کا خوف ہے'، اس کے مطابق جس دین طبیعی قوتوں ہے انسان كا خوف ختم هو جائے وین كو بھی ختم ہو جانا جائے لیکن ہم دیکھتے ہیں كہ عملاً الیانہیں ہے اور دین ختم نہیں ہوتا' غربت' امارت اور طبقاتی اختلاف کی بھی یہی صورت کے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ جہاں بھی طبقات ختم ہو گئے ہیں اور مساوات قائم ہوگئی ہے' وہاں بھی دین ختم نہیں ہوتا' ایسے ممالک میں بھی یہ معرکہ اب بھی موجود ہے جبکہ ان ممالک میں جہاں نام نہاد مساوات قائم ہوگئی ہے پھر بھی وہ پریشان ہیں کہ دین کے خلاف پیکار کیے کی جائے؟ پھر بھی آپ دیکھ رہے ہیں کہ روز بروز جوانوں کا دین کی طرف رجھان اور زیادہ ہوتا جا رہا ہے یہاں تک خود روسیوں کے بقول روں میں بھی۔لیکن اگر 🕜 نظریے کو منتخب کریں تو ایسانہیں ہے بیرایک ایسا اصول ہے جو ہمیشہ انسان کے ساتھ سکتے مذہب کی بنیادیمی ہے اور ای دلیل کی بناء پریدانسانی معاشرے ہے ختم نہیں ہوگا' لہذا یہ وہ واحد نظریہ ہے کہ جو مذہب کے لئے کئی ماورائی والی بنیاد کا قائل نہیں اور اس کے باوجود اس امر کا اعتراف کرتا ہے کہ مذہب ختم ہونے والی چرنہیں ایسی بات کی حاتی ہے اور پہنی ایک بے بنیاد بات ہے۔

ڈور کہیم کے نظریے کا تقیدی جائزہ

اس حقیقت میں کوئی شک نہیں کہ معاشرہ ایک حقیقی اکائی ہے نہ کہ

اعتباری در تفسیر المیزان میں بھی اور مختلف جگہوں پر اس امر پر گفتگو کی گئی ہے کہ معاشرہ ایک وصدت رکھتا ہے اور اپنی ایک مخصوص انداز زندگی کا حامل ہے اور چونکہ اس کی اپنی ایک وحدت اور مخصوص حیات ہے 'لہذا اس کی ایک موت بھی ہے۔ اس میں قوت ہوتی ہے 'صعف ہوتا ہے 'ایک مشترک انجام ہوتا ہے 'وغیرہ ۔ ایک کتا بچہ کہ جو حال ہی میں میں نیں نے ''قیام وانقلاب مہدی علیہ السلام از دیدگاہ اللہ کتا بچہ کہ جو حال ہی میں میں نیس نے ''قیام وانقلاب مہدی علیہ السلام از دیدگاہ نافلہ تاریخ '' (امام زمانہ کے قیام کے بارے میں فلسفہ تاریخ کا نظریہ ) کے نام سے شائع کیا ہے 'میں نے کھاس مسئلے کی طرف مختلف مقامات پر اشارہ کیا ہے۔ تشمیل اس لیے نہیں دی 'چونکہ یہ چھوٹا سا کتا بچہ ہے وہاں بھی میں نے حاشیہ شی تفسیر المیز ان کی طرف رجوع کرنے کو کہا ہے۔ قرآن میں اس طرح کی تعبیرات ہیں:

لكل امة احل اذا جاء اجلهم فلا يستاحرون ساعة ولا يستقدمون (يلن ٢٩)

''ہر امت کے لئے موت کا ایک وقت مقرر ہے' جب وہ وقت آ مقرر ہے' جب وہ وقت آ جاتا ہے تو ایک گھڑی بھی دیر نہیں کر سکتے اور نہ جلدی کر سکتے ہیں۔''

قرآن بنیادی طور پر اپنے کسی تھم کا پوری قوم پر اطلاق کرتا ہے مثلاً بعض اقوام فلاں رائے پر تھیں اور ایسی تھیں اور ہم نے انہیں ہلاک کر دیا ، قرآنی کئت نگاہ سے مختلف اقوام کا اپنے اپنے لحاظ سے کوئی نہ کوئی انجام ہوتا ہے بیعی سب کا انجام ایک جیسا ''مشترک'' نہیں ہوتا' للہذا اگر کسی قوم کے درجان کوئی سب کا انجام ایک جیسا ''مشترک'' نہیں ہوتا' للہذا اگر کسی قوم کے درجان کوئی

نیک گروه موجود ہو تو وہ اپنی قوم پر اثر انداز نہیں ہو سکتی اور اس مسئلہ کو اگر معکوس انداز میں لیس اس کی اس کی انداز میں لیس اس کی اس کی مصداق ایسا ہی ہوگا۔ اب چونکہ قوم اور ملت ایک ہی سمجی جاتی ہے تو اس امرکی تائید ہوتی ہے کہ معاشرہ یا ساج ایک حقیقی نہ کہ اعتباری اکائی ہے۔

مذکورہ نظریے کے بارے میں جو کچھاپ تک بیان کیا گیا، مکمل طور پر درست ہے کیکن معاشرے کی ساخت وترکیب کی کیا نوعیت ہے؟ ہم نے اس موضوع پر جو بچتے کی تھی' اس سے پینتیجہ اخذ کیا تھا کہ انسانی معاشرے کی ساخت وتر کیب تیسری نوعیت کی ہے میعنی نہ تو اس کی اعتباری تر کیب ہے کیونکہ واقعاً وہ ایک حقیقی ترکیب ہے اور نہ ہی اس کی کیمیائی یاطبیعی ترکیب ہے کیونکہ ان دونوں تركيبول ميں اكائيوں كانشخص كسي صورت ميں مستقل نہيں ہوتا اور بيدام ناممكنات میں ہے جبکہ معاشرے میں افراد کے تشخیص کا باقی رہنا' اس حد تک ناممکن نہیں ہے جبکہ ڈور کہیم اور وہ لوگ جو اس حد تک اجتماعی اصال (یعنی معاشرے کو بنیاد سمجھتا نہ کہ فرد کو) کے نظریے کے قائل ہیں کے مطابق ایک صورت میں فرد کا معاشرے میں کوئی اینا ذاتی تشخص باقی نہیں رہتا' یعنی کہ جب معاشرے کا کوئی فرد کسی بات کومسوس کرتا ہے یا بیفرد کوئی ارادہ کرتا ہے درحقیقت اس کا معاشرہ محسوں کرتا ہے اور ارادہ کرتا ہے۔ اس طرح سے فرد کی معاشرے میں کوئی مستقل حيثيت كا حامل نهيں ہوتا' جبكہ حقیقت میں معاشرہ اپنے مقام پر ایک حقیقی تر كیب ہونے کے ساتھ ساتھ فرد بھی اپنے استقلال اور شخص کو اپنے معاشرے میں ایک معین حد تک محفوظ رکھتا ہے لہذا فرداینے معاشرے پر اثر انداز ہوسکتا ہے اور اسے تبدیل کرسکتا ہے (جبکہ ان کے نظر نے کے مطابق فرد جو معاشرے میں ایک مجبور محض ہوتا ہے ناممکن تمام معاشرے کو تبدیل کر سکے)۔ کیمیائی یا طبیعی ترکیب میں کوئی ناممکن الوجود حصہ تمام ترکیب کو کمل طور پر بدل سکے لیکن فرد معاشر کے دھارے کا رخ بدل سکتا ہے اور معاشرے کے بہاؤ کے مخالف سمت میں بھی حرکت کرسکتا ہے اور معاشرے کے بہاؤ میں تیزی بھی لاسکتا ہے اور ستی بھی اور ایک بہاؤ کوروک بھی سکتا ہے اور نیتجاً تاریخ کے دھارے کو بھی بدل سکتا ہے اور بیتجاً تاریخ کے دھارے کو بھی بدل سکتا ہے اور بیوبی مسکلہ ہے کہ انسان آزادی اور اختیارات کا حامل ہے اور معاشرے کے جبر کے مقابلے میں اپنی اس کی آزادی اور اختیارات کا حامل ہے اور معاشرے کے جبر کے مقابلے میں اپنی اس کی آزادی اور احتیارات کا حامل ہے اور معاشرے کے جبر

## انسانی ''انا''،''خودی'' رسین' کے کئی مدارج ہیں

یہ بات واضح رہے کہ اس مخص کے لینے کے مطابق کہ انسان اپنے اندر دو '' انا کیں' رکھتا ہے' درست نہیں ہے' یعنی ایک افرادی اور ایک ہاجی '' انا'' ور' انا کیں' رکھتا ہے' درست نہیں ہے' یعنی ایک افرادی اور ایک ہاجی '' انا' کی افرادی انا معاشرے کے مطابق تشکیل پاتی ہے' اس کی پرورش ہوتی ہے اور قالب میں ڈھلتی ہے' لیکن ساتھ ہی ساتھ اس کا استقلال' آزادی اور ذاتی تشخص کی عد تک محفوظ رہتا ہے' لیکن انسان حقیقی طور پر دو'' اناوُں' کا حامل منہیں ہوسکتا ہے' یعنی جب وہ جانثاری اور جانفشانی کرتا ہے' وہ کوئی اور ہے اور جب اپنا ذاتی کام کرتا ہے وہ کوئی اور ہانی دو جب اپنا ذاتی کام کرتا ہے تو کوئی اور "انا' ہوتی ہے' یعنی یہ کہ اس میں دو مشرورتیں پوری کر رہے ہوتے ہیں' مثلاً برائی کرتے ہیں تو ہم اپنی ذاتی ضرورتیں پوری کر رہے ہوتے ہیں' مثلاً برائی کرتے ہیں' ظلم کرتے ہیں' اپنی

ذات کو دوسرے پرمقدم کرتے ہیں۔ بیسب باتیں وہ''انا''کرتی ہے جو ہمارے اندرموجود ہے اور جب ہم معاشرے کی خدمت میں مصروف ہوتے ہیں' جانثاری کرتے ہیں' احسان کرتے ہیں' اچھے کام کرتے ہیں' عبادت کرتے ہیں تو بیسب کام ایک اور''انا'' جو ہمارے اندرموجود ہے' کرتی ہے۔

ہے کیسی باتیں ہیں! ان مسائل کہ ان لوگوں نے لیبارٹر یوں میں فابت نہیں کیا ہے جہتمام مسائل استدلائی ہیں۔انسان جب کوئی برائی کرتا ہے تو تھوڑی دیر بعد جب وہ کوئی اچھا اور نیگی کا کام انجام دیتا ہے در حقیقت بید دونوں کام ایک ہی انسان انجام دیتا ہے لینی بید دونوں فعل ایک ہی انسان سے سرز دہوتے ہیں نہ کہ دواشخاص کے۔ایک ہی چیز کے لاہذا بیدا یہ ہی شخص کے مختلف در جے ہیں نہ کہ دواشخاص کے۔ایک ہی چیز کے کئی درجات ہوتے ہیں مثال کے طور پر ایک درخت میں تنا ہوتا ہے اور اس کی کئی شاخیں اور کی جانب اور دائیں بائیں پھیلی ہوئی ہوتی ہیں نیکن درحقیقت مجموی طور پر ایک ہی چیز ہے نہیں ایک ہی چیز وں کے مجموی طور پر ایک ہی چیز ہے بھینا ایک ہی کے مختلف درجات اور دو چیز وں کے درجات میں فرق ہے۔ نیجتا ہے بات واضح ہے کہ بیاتمام ''انائیں'' ایک ہی چیز کے کہنے نی درجات ہیں نہ کہ کئی چیز وں کے۔

قرآن كانظريه

یه وه مقام ہے جہاں انسان کو قرآنی منطق کی گہرائی سمجھ آتی ہے۔ قرآن حکیم ان تمام تر مسائل کو اٹھائے تعبیر کہتا ہے: "نفسہ امادہ"، "نفسہ لو امد"، "نفسہ مطمئنہ" فلفی اس کو وحدت کثرت میں کثرت وحدت میں سے تعبیر کرتے ہیں۔اس بات کا کوئی وجودنہیں کہ انسان متعدد''انا وُل'' کا حامل ہو کیعنی ایک کام نفس اماره سے سرز د ہوتا ہواور دوسرا کام نفس لوامہ انجام دیتی ہواور تیسرا کام نفس مطمئنہ ۔حقیقت یہیں بلکہ انسان جب اپنی عقل کے خلاف چلتا ہے یا اس کی حکم عدولی کررہا ہوتا ہے تو ایسے موقع پر وہ انتہائی چھوٹے کام انجام دیتا ہے۔ ایسے موقع يروه نفس امارہ كے زير فرمان ہوتا ہے يہى نفس امارہ جب بلندتر ورجے بر ہوتی ہے تو اس کی بصارت تیز ہو جاتی ہے اور زیادہ ہوشمند ہو جاتی ہے یہاں پر وہ نفس لوامہ بن جاتی ہے بعنی وہ خود ہی خود کو ملامت وسر زنش کرنے لگتی ہے۔اس امرے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اگران کے دوالگ الگ وجود ہوتے تو ملامت یا سرزنش بے معنی ہو جاتی ہے۔ اسی نفس نے برے فعل کا ارتکاب کیا' بعد میں اینے آپ کوزبرعتاب قرار دیا (انسان جب بھی کمی موضوع پر گفتگو کرتا ہے تو یہ بات اس پرواضح موجاتی ہے کہ آخر کار قر آن اس کاحل پین کر دیتا ہے)۔ اس طرح سے بینفس ایک وقت میں منصف انصاف طلب اور ملزم بن جاتا ہے اور اینے ہی خلاف فیلے سنا دیتا ہے نفس کا محاسبہ اسے ہی کہتے ہیں: لا اقسم بيوم القيامة ولا اقسم بالنفس اللو امة (قامة ٢٤) ورمیں روز قیامت کی قتم کھاتا ہوں اور ملامت کرنے والے نفس کی قشم کھا تا ہوں ۔''

بيرآيت روز قيامت كے باب مين آتى ہے جس روز الله تعالى لوگوں كا

حساب کرے گا۔ اللہ نے انسان کو روح اور ضمیر کا ایک ورجہ عطا کیا ہے جس کے ذریعے انسان کا دنیا میں ہی حساب ہوتا رہتا ہے:

یا ایتها النفس المطمئنة ارجعی الی ربک (فرنه ۲۸٬۲۷) در این المطمئنة! این پروردگار کی طرف لوث جار"

ان تمام دلائل سے واضح ہوتا ہے جس انسان کا ایک ہی وجود ہے اور ایک ہی وجود ہے اور ایک ہی واث ہے ہی وجود ہے اور ایک ہی فات ہے بیتمام درجات ومراحل طے کرتا ہے۔ ''نفس امارہ'' وہی ''نفس لوامہ'' وہی ''نفس مطمئنہ'' ہے کین ان سب کے مدارج میں توجہ آگاہی '' تذکر''، ''یاددہانی''، ''صفای باطن''، حجابوں کا نہ ہونا اور ایمان ویقین کا زیادہ ہونا شامل ہے۔

خلاصه

و ورکہیم کا نظریہ جو ایک معاشرہ شائی یا 'معاشرتی آگاہی'' کا نظریہ ہونے کے مدی ہے۔ یہ بات درست نہیں ہے' ایک نفسیات شناسی کا بھی نظریہ ہونے کے مدی ہے۔ یہ بات درست نہیں ہے' انسان دوجداگانہ اور دومستقل بالذات شخصیتوں کا حامل نہیں ہے' انسان میں ایک ہی '' انا'' ہے جو تمام متضاد کاموں کو بیک وقت انجام دیتی ہے' لہذایہ بات کہ انسان میں دو'' انا 'ئیں'' ہیں' ایک'' انا'' اپنے آپ کو بھول گئی ہے اور وہ'' انا'' جو کام بعد میں انجام دیتی ہے وہ کوئی اور'' انا'' ہے اور جسے ذاتی انا کا ایک حصہ قرار دیا گیا ہے اور جس کا تعلق عالم ماوراء سے ہے' درست نہیں ہے۔ کسی بھی لحاظ ہے اس شکل میں دو'' اناؤں'' کا وجو ذہیں ہے۔

افرادا جھے کا شار آپ کی بات کو درست سلیم کر لیا جائے تو مذہبی لوگوں اور دیدار طبقے کا شار آپ کے قول کے مطابق زیادہ آپ آپ سے برگانہ یعنی جو افرادا جھائی روح یا جو ہر سے غافل ہو چکے ہوں اور ان میں بیروح مرچکی ہواور ان میں اجھائی اور ساجی احساس کم ہوتو' میں شار ہونا چاہئے اور آپنے ہی لوگوں کو زیادہ دیندار اور فرجی ہونا چاہئے حالانکہ بات اس کے برعس ہے' کیونکہ جولوگ حقیقت میں فرجی اور دیندار ہوتے ہیں' آئیس محاشرتی یا اجھائی احساس دوسروں سے برجہا زیادہ ہوتا ہے۔ کیا حضرت علی علیہ السلام زیادہ ویی احساس دوسروں سے یا معاویہ؟ کیا حضرت علی علیہ السلام زیادہ ویی احساس رکھتے تھے کہ سے بدر جہا زیادہ ہوتا ہے۔ کیا حضرت علی علیہ السلام زیادہ ویی احساس رکھتے تھے کہ شے یا معاویہ؟ کیا حضرت علی علیہ السلام زیادہ حصے میں جموکا ہو' جھے اس کا آپ فرماتے تھے' آگر میری مملکت کے کسی دور افتادہ جھے میں جموکا ہو' جھے اس کا رخ اور دکھ ہوتا ہے۔ کیا اس کے بھی زیادہ کوئی معاشرتی اور اجھائی احساس کا مطاس ہوسکتا ہے؟

و حسبک داء ان تبیت ببطنة

وحولك اكباد تحن الى القد (أي الباز الله ١٠٠٠)

" تمہارے گرد نیچھ لوگ شدید بھوک سے دوجار ہوں اورتم

سير ټوکرسو چاؤ!"

کیا امیرالمونین (علی ) جن کے فرامین ایسے ہوں زیادہ معاشرتی احساس رکھتے تھے یامعاویہ؟

یمی لوگ جن میں معاشرتی احساس شدت کے ساتھ پایا جاتا ہو مذہبی اور دین دار ہوتے ہیں چنانچہ جولوگ اپنی شاجی"نانا" کو بھول کے ہول اور صرف

ا بی ذاتی انا میں محصور ہو بیکے ہوں' کس طرح دوسروں پر اپنی فوقیت ظاہر کرتے ہیں؟ حقیقت تو یہ ہے جن لوگوں میں انسانی احساسات زیادہ ہوتے ہیں' وہی لوگ زیادہ مذہبی اور دیندار ہوتے ہیں۔ نتیجاً وہ شخص جو دلیل پیش کر رہا ہے اس کی خواہش دراصل میہ ہے کہ لا دین افراد کومز پیرمضبوط بنائے اور میہوہ بات ہے جس کی بناء بران لادینی لوگوں نے رٹ لگا رکھی ہے کینی دین ختم ہوا' مذہب رخصت ہوا اور بیددونوں روبہزوال ہیں اور جیسا کہ نظر آ رہاہے اور دنیا کے حالات سے بھی یہ پیتہ چل رہا ہے گہ دین عنقریب رخصت ہوجائے گا' علم کی روشی آنے کے بعد مذہب ختم ہو گیا گیا۔ انصاف آنے کے بعد مذہب اضمحلال کا شکار ہو گیا میکن جیسا کہ دین وشہب کے آثار سے ظاہر ہوتا ہے ان کی باتیں غلط ثابت ہورہی ہیں' ان کے انداز کے غلط ثابت ہوتے نظر آ رہے ہیں' کیونکہ دین موجود ہے اور بدلوگ مطمئن رہیں ختم ہونے والی چیز نہیں بلکہ باقی رہے گا۔اب بدلوگ میر کہتے ہوئے نظر آتے ہیں گہ دین باقی ہے اور ختم نہیں ہوسکتا کیکن اس کی بنیادی الهی نہیں۔ آخر میں یہ بات کرتے ہیں کہ نظریا پھٹوی طور پر اور دین یا مذہب بالخصوص ساجی زندگی کے بنیادی مظاہر ہیں اور جو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ انسان اورعلم کی ترقی کے بعد دین و مذہب کا خاتمہ ہو جائے گا' در حقیقت انہوں نے تو ساجی ساخت کواور نہ ہی دینی نظریات کی ماہیت کو سمجھا ہے۔

یہ لوگ اس تم کی ولیل پیش کرتے ہیں۔ان سے یہ کہنا چاہئے کہ اگر آپ کی بات درست ہے تو ڈورکہیم کی معاشرہ شناسی یا معاشرتی آگاہی کی ترقی کے ساتھ ماتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کیونکہ ڈورکہیم کے کہنے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کا خاتمہ ہوجانا چاہئے کے ساتھ ساتھ دوسرے دوسرے

مطابق مذہب پر اعتقاد ایک قتم کی جہالت ہے اور یہی بات فوریاخ نے بھی کہی تھی الیکن اسے فرق کے ساتھ کہ وہ انسان کے لئے انفرادیت کا قائل تھا۔ اس کا کہنا تھا کہ انسان فطر تا خوبیوں اور برائیوں کے ایک سلط کا حامل ہے اور چونکہ معاشرتی زندگی میں اپنے آپ کو بری سرشت میں زیادہ گرفتار پا تا ہے تو وہ اپنی پاک اور نیک سرشت کو اپنے آپ محدا کرتا ہے اور اسے ایک خیالی اور فرضی چیز تصور کرنے لگتا ہے۔

oir abc

باب دہم دین کی بیدائش کے بارے میں قرآنی نظریتہ متعدد نشتوں میں ہم نے اسلط میں گفتگو کی ہے کہ مذہبی عمرانیات

کے لحاظ سے انسان کے دین و مذہب کی طرف رجھان یا دین و مذہب کی پیدائش

کے بارے میں مختلف نظریات کیا ہیں؟ خاص طور پران حضرات کی باتوں کی روشی
میں ایک چیز واضح ہوتی ہے کہ جس نے بھی جو کچھ کہا ہے وہ چندمفروضوں کے
علاوہ کچھ نہیں' یعنی ان میں سے ہرایک کی علمی لحاظ سے حیثیت زیادہ سے زیادہ
ایک مفروضے کی ہے۔

کسی ایسے نظریے کی حیثیت نہیں کہ جوایک مفروضے کے بعد ثابت ہو چکا ہو۔نظریے اور مفروضے میں فرق ہے مجھی انسان کسی چیز کے بارے میں ایک فرض كرتا ہے يعني اسے اس كا اختال ہوتا ہے بداختال سلے مرحلے ميں ايك عنوان کے طور پر ہوتا ہے تا کہ بعدازاں ہم ویکھیں کہ کیا دلائل اس کی تائید کرتے ہیں یا نہیں' لیکن نظریہ جب ہوتا ہے کہ دلائل بھی اس کی تائید کریں' بذات خود مفروضوں کا مختلف ہونا اس امریر دلیل ہے کہ پینظر پنہیں ہے۔علاوہ ازیں ہم نے دیکھا ہے کہ کسی نے بھی اپنی بات کی تائید میں کوئی دلیل ذکر نہیں کی جس کا یہ کہنا ہے کہ انسان اپنی ذات میں ایک طرح کی دوگائگی رکھتا ہے۔ ایک اس کا وجود عالی و متعالی ہے اور ایک وجود دنی و پست کا ہشہ آ ہشہ وہ اینے عالی وجود ہے غافل ہوجاتا ہے اور جو پچھاس کے لئے اپنے آپ میں ہوتا ہے اسے اپنے ہے غیر کی طرف نبت دیتا ہے۔ اس نظریے کے حامل سے ہم کہتے ہیں کہ آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ اس کی حیثیت ایک مفروضے ہے بڑھ کر پچھنہیں بلکہ ہم نے دیکھا ہے کہ دلیل اس کے برخلاف موجود ہے۔ ہاری آیک ولیل کہ

متعدد نشتوں میں ہم نے اسلط میں گفتگو کی ہے کہ فدہبی عمرانیات
کے لحاظ سے انسان کے دین و فدہب کی طرف رجھان یا دین و فدہب کی پیدائش
کے بارے میں مختلف نظریات کیا ہیں؟ خاص طور پران حضرات کی باتوں کی روشی
میں ایک چیز واضح ہوتی ہے کہ جس نے بھی جو پچھ کہا ہے وہ چند مفروضوں کے
علاوہ سچھ نہیں' یعنی ان میں سے ہرایک کی علمی لحاظ سے حیثیت زیادہ سے زیادہ
ایک مفروق کے ہے۔

کسی ایسے نظریے کی حیثیت نہیں کہ جوایک مفروضے کے بعد ثابت ہو چکا ہو۔ نظریے اور مفروضے میں فرق ہے جھی انسان کسی چیز کے بارے میں ایک فرض کرتا ہے یعنی اسے اس کا احمال ہوتا ہے بداخمال پہلے مراصلے میں ایک عنوان کے طور پر ہوتا ہے تا کہ بعدازاں ہم ویکھیں کہ کیا دلائل اس کی تائید کرتے ہیں یا نہیں کیکن نظریہ جب ہوتا ہے کہ دلائل بھی اس کی تائید کریں بذات خود مفروضوں کا مختلف ہونا اس امریر دلیل ہے کہ پینظرینیں ہے۔علاوہ ازیں ہم نے دیکھا ہے کہ کسی نے بھی اپنی بات کی تائید میں کوئی دلیل ذکر نہیں کی جس کا پیے کہنا ہے کہ انبان اپنی ذات میں ایک طرح کی دوگا گلی رکھتا ہے۔ ایک اس کا وجود عالى ومتعالى ہے اور ایک وجود دنی و پست آ ہشد آ ہشد وہ اینے عالی وجود سے غافل ہوجاتا ہے اور جو کھاس کے لئے اپنے آپ میں ہوتا ہے اسے اپنے ہے غیر کی طرف نبت دیتا ہے۔ اس نظریے کے حال سے ہم کتے ہیں کہ آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ اس کی حیثیت ایک مفروضے سے بڑھ کر پچھ نہیں' بلکہ ہم نے دیکھا ہے کے دلیل اس کے برخلاف موجود ہے۔ ہماری ایک دلیل کہ

جس سے ہم ہمیشہ استثناء کرتے ہیں' یہ ہے کہ دین کے طرفدار و حامی' یعنی دین کی طرف رجحان رکھنے والے کن گروہوں سے تعلق رکھتے ہیں؟ کیا یہ ایسے لوگ ہیں' طبیعتاً ابتدائی ساخت سرشت آب اس کا جوبھی نام رکھیں کے لحاظ سے نجیف و شریف ہیں؟ یا کیا ایسے لوگ کہ جو اپنی بزرگی اور مقام کا احساس رکھتے ہیں' وہ دین کی طرف بالکل توجه نہیں کرتے' صرف وہ لوگ جوا بی حیثیت و مقام گنوا جکے ہیں اور فرا موش کر چکے ہیں وین کی طرف متوجہ ہوتے ہیں؟ ہم ویکھتے ہیں کہ بعض میداعتراض کرتے ہیں اور میداعتراض بھی ایک بات ہی ہے کہ آپ جنہیں د مکھتے ہیں کہ وہ 'مومن جیں۔ بیراس قدر پاک لوگ ہیں کہ دین نے انہیں ہوں یا کیزه نہیں بنایا' بہتو پہلے ہی پاک ہے بعد میں دین کی طرف آئے ہیں۔اگر کوئی ال طرح سے اعتراض کرے قو قبولیہ ہے کھ نزدیک تر نے اس صورت کے مقابلے میں کہ کہا جائے کہ جو افراد یا کیزگی مقام ویثرافت اور دیگرتمام خوبیوں کے حامل ہوتے ہیں اور انہیں فراموش کر دیتے ہیں اور چونکہ انہیں گنوا بیٹھتے ہیں ' ان بزرگیوں اورخوبیوں کوکسی اور طرف منسوب کر دیتے کہ جسے خدا کہتے ہیں۔ لبذا آب دیکھیں کہ قرآن کے لطیف نکات کیے ہیں ایک مئلہ زیر سوال ہے۔ زیادہ تر کہتے ہیں کہ قرآن ایسا کیوں کہتا ہے کہ

ذلک الکتاب لا ریب فیہ هدی للمتقین ''یه ایس کتاب ہے کہ اس میں شک و شبہ کی گنجائش نہیں' متقبول کے لئے ہدایت ہے۔'' اور ایس آیات قرآن میں بے شار بین' یہ متقبول کے لئے ہدایت ہے۔ سوال کیا جاتا ہے کہ اس جگہ پر فرض کیا گیا ہے بہلے لوگ متقی ہیں بعد میں قرآن متقبوں کو ہدایت کرتا ہے۔

یا سورہ مبارکہ ولیں میں ہے:

يس. والقرآن الحكيم. انك لمن المرسلين. على صراط مستقيم. تنزيل العزيز الرحيم. لتنذره فوما ما انذر آبائو هم فهم غافلون. انما تنذر من اتبع الذكر وحشى الرحمن بالغيب (ينايا)

میرامقصود آخری آیت کے اس کا جواب دیا گیا ہے:

"تم تو بس ال مخفل لو ارا سكته هو جونفيحت مانے اور ب

ريكيے خدا كا خوف ركھے " "

میراخیال ہے کہ تغییرالمیز ان میں بھی ہے بات ہے کہ انسانوں کے لئے دوطرح کی ہدایت ہے کہ انسانوں کے لئے دوطرح کی ہدایت ہے اسابی فرآن کہنا چاہتا ہے کہ جب تک کسی کی ہدایت فطری کی قندیل روثن نہ ہوتو ہدایت اکسابی کا اس کے لئے کوئی فائدہ نہیں۔ اس کا مطلب درحقیقت یہی ہے کہ جب تک کسی شخص کی فطری انسانیت موجود نہ ہو (انبیاء کی تعلیمات کا اس کیلئے) کوئی فائدہ نہیں بعنی انبیاء کی تعلیمات کے اس کیلئے) کوئی فائدہ نہیں بعنی انبیاء کی تعلیمات کے مفید منبیں۔ یہ بات ان کے نظریے کے بالکل برعس ہے تجربے اور واقعیت نے بھی بہیں۔ یہ بات ثابت کی ہے۔ مثلاً سورہ ماعون سے میں نے اخذ کیا:

ار ایت الذی یکذب بالدین (الماعون)

''کیا تونے اس شخص کو دیکھا کہ جو دین کو جھٹلاتا ہے۔'' پہلے تو تعجب کی صورت میں بات کی گئی ہے کہ انسان انسان ہواور دین کو جھٹلائے؟ اس کے بعد اس کی علامات بیان کی گئی ہیں کہ چونکہ میشخص انسانیت سے نکل گیاہے' اس لئے دین کی تکذیب کرتا ہے:

فذ لك الذي يدع اليتيم (المامون)

''ینی وہ شخص ہے کہ جو یتیم کو دھتکارتا ہے۔''

لین بیام انسانیت کی شرط ہے اور انسانی فطرت کا تقاضا ہے کہ انسان

کو پیٹم سے ہمدردی ہو

ولا يحض على طعام المسكين (الماءن)

''یکی وہ شخص ہے کہ جو مسکین کو کھلانے اور بھوکوں کوسیر کرنے سریریث فریز سر

کی کوشش نہیں کرتا۔''

اس میں تاکید وترغیب نہیں ہے کینی اس نے پہلے اپنی انسانیت گنوا دی ہے اور جو شخص اپنی انسانیت گنوا بیٹے لازمی طور پر اپنی اسلامیت بھی پہلے ہی گنوا بیٹے ان انسان نہیں ہے ایک منخ شدہ انسان ہے۔ ہم اصل موضوع سے ایک بار پھر دور ہو گئے ہیں میں عرض کرنا چاہتا تھا کہ آپ دکھ رہے ہیں موضوع سے ایک بار پھر دور ہو گئے ہیں میں عرض کرنا چاہتا تھا کہ آپ دکھ رہے ہیں کہ ان کی با تیں نہ صرف ہے دلیل مفروضہ ہیں بلکہ ایسے مفروضے ہیں کہ دلیل ہمیشہ ان کے خلاف ہوتی ہے۔ کمیونسٹوں کا مفروضہ کے ''دین استعاری طبق کی ایجاد ہے'' مکمل طور پر نضورات پر بینی ایک مفروضہ ہے۔ اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے' تاریخی اور موجودہ خوائق اس کی تھمل طور پر نصورات پر بینی ایک مفروضہ ہے۔ اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے' تاریخی اور موجودہ خوائق اس کی تھمل طور پر نصورات پر بینی ایک مفروضہ ہے۔ اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے' تاریخی اور موجودہ خوائق اس کی تھمل طور پر نفی کرتے ہیں اور سب

دکیلیں اس کے خلاف ہیں۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ دین کی اساس اور بنیاد کے بارے میں قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ بھی ہم دین کواس حوالے سے دیکھتے ہیں کہ بیا نبیاء ی طرف سے عوام کے سامنے پیش کیا گیا ہے؟ واضح ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ ہی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ بیہ وحی کیا اس وحی کی اساس اور سرچشمہ بھی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ بیہ وحی جو کہ بیش کرتی ہے اخلاق اور نظام تربیت کو پیش کرتی ہے اور مجموعی طور پریہی وحی انسانی گرومل کے ایک راستے کا تعین کرتی ہے۔ فکر وعمل کے ایک راستے کا تعین کرتی ہے۔

قرآن کی خصوصی تعلیمات سے قطع نظریہ امر طبیعت دین کے خلاف نہیں کہ کوئی ہے کہے کہ وین فقط ایک ایسی چیز ہے جسے اللہ نے وہی کے ذریعے انسان کے سامنے پیش کیا'لیکن اس کے پیش کھے جانے سے پہلے انسان دین اور لادین کے بارے میں ایک لا پرواہی اور لاتعلقی کی حالت میں تھا۔

ہم کہہ چکے ہیں کہ اس صورت میں انسان کی مثال ایک دیوار کی ہی ہو جائے گی جیے ایک سفید صفحہ اورایک کورے کاغذ کا تعلق ان نقوش سے ہوتا ہے کہ جواس پر کھنچے جاتے ہیں اس لحاظ سے کہ اس کاغذ کی حالت ایک قابلیت و امکان کی ہے گویا وہ لا تعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس کی ہے گویا وہ لا تعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس پر لکھا جائے یا اس پر پچھ نہ لکھا جائے 'یعنی لکھا جانا اور نہ لکھا جانا اس کے لئے برابر ہے۔ اب جو پچھ دیکھا جائے چاہے وہ قرآنی آیت یا خلاف قرآن کوئی چیز ہو کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی یہ کہے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی میہ کہے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار

دلیلیں اس کے خلاف ہیں۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ دین کی اساس اور بنیاد کے بارے ہیں قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ بھی ہم دین کواس حوالے سے دیکھتے ہیں کہ بیا نبیاء کی طرف سے عوام کے سامنے پیش کیا گیا ہے؟ واضح ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ ہی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ یہ وحی کیا اس وحی کی اساس اور سرچشمہ بھی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ یہ وحی جہ کہ کے معارف کو معارف دین کے طور پر پیش کرتی ہے اخلاق اور نظام تربیت کو پیش کرتی ہے اور مجموعی طور پر یہی وحی انسانی فکر وسل کے ایک راستے کا تعین کرتی ہے۔

قرآن کی خصوصی تعلیمات سے قطع نظر یہ امر طبیعت دین کے خلاف نہیں کہ کوئی یہ کہے کہ دین فقط ایک ایکی چیز ہے جسے اللہ نے وحی کے ذریعے انسان کے سامنے پیش کیا' لیکن اس کے پیش کئے جانے سے پہلے انسان دین اور لادینی کے بارے میں ایک لایرواہی اور لاتعلقی کی حالت میں تھا۔

ہم کہہ چکے ہیں کہ اس صورت میں انسان کی مثال ایک دیوار کی ہی ہو جائے گئ جیے ایک سفید صفحہ اور ایک کورے کاغذ کا تعلق ان نقوش سے ہوتا ہے کہ جو اس پر کھنچ جاتے ہیں' اس لحاظ سے کہ اس کاغذ کی حالت ایک قابلیت وامکان کی ہے' گویا وہ لا تعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس پر لکھا جائے یا اس پر پچھ نہ لکھا جائے' یعنی لکھا جانا اور نہ لکھا جانا اس کے لئے برابر بے۔ اب جو پچھ دیکھا جائے' چاہے وہ قرآنی آیت یا خلاف قرآن کوئی چیز ہو' کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی بیہ کے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی بیہ کے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار

سے دین کے لئے صرف ایک امکانی حالت اور ایک لاتعلق کی کیفیت کا حامل ہے۔

اللہ نے صرف انبیاء کومبعوث کیا وہ آئے اور انہوں نے اس دین کی
لوگوں کو دعوت دی کہ جس کے بارے میں وہ لاتعلق کی کیفیت کے حامل ہے اگر
کوئی میہ بات کرے تو اس کے بارے میں ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مشکر اویان ہو گیا
ہے کہ بھی ایک بحث ہے۔

سکن دوسرانظریہ یہ کہ انبیاءً نے جو پھی پیش کیا ہے ایسی چیز نہیں کہ جس کے بارے میں انبیان التعلقی کی حالت میں تھا اور ایک مساوی کیفیت کا حال تھا، بلکہ یہ ایک ایسی چیز ہے کہ جس کی آرزوانسان کی سرشت اور ذات کے اندر موجود ہے بعنی اس کی طلب اس کی خواہش اور اس کی جبتحو انسانی طبیعت اور سرشت میں موجود ہے۔ اس صورت میں انبیاءً کی حیثیت ایک باغبان کی ہی ہو جائے گی کہ جو کسی پھول یا پودے کی پرورش کرتا ہے کہ خود اس پودے یا پھول میں ایک صلاحیت بعنی ایک خاص چیز کی طلب موجود ہے۔ اگرخوبانی کی گھلی کو میں ایک صلاحیت بعنی ایک خاص چیز کی طلب موجود ہے۔ اگرخوبانی کی گھلی کو بیا باغبان کے ہاتھ میں اختیار نہیں ہوتی۔ بنا ہے۔

انسان کے اندر بھی خواہش اور آرز واور طلب کے معنی میں ایک فطرت موجود ہے انبیاء کی مبعث الیمی ضرورت کا جواب ہے کہ جو انسانی سرشت میں موجود ہے۔ درحقیقت انسان اپنی سرشت کے لحاظ سے جس چیز کی جتبو میں تھا اور ہے اور بیش کرتے ہے اور بیش کرتے ہے اور بیش کرتے ہیں علی میں کہا ہے۔ بین کہی فطرت کا معنی ہے۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ کیا معارف اسلامی میں مئلہ فطرت کی طرف کوئی صراحت یا اشارہ موجود ہے یا نہیں؟ اس میں شک نہیں کہ اسلام میں فطرت کا مسئلہ بڑے شد و مدسے ذکر کیا گیا ہے البتہ فطرت کی تعبیر میں ممکن ہے کہ علاء کے استنباطات مختلف اور متعدد ہوں ' گر اس اصل نظریے میں علاء اسلام میں چاہے وہ شیعہ ہول یا سی کوئی اختلاف نہیں کہ فطرت کا کہ جے فطرت وین فطرت اسلامیت فطرت تو حید خط مختلف ناموں سے تعبیر کیا جا سکتا ہے انسانی فطرت میں موجود نہیں۔ اب ہم اس کی طرف کھی اشارہ کرتے ہیں :

فاقم و جهك للدين حنيفا

''اپنارخ مضوطی ہے دین کی طرف کر لے۔''

یعنی دین کو مضبوط رکھ اسے پائیدار رکھ اپنی توجہ اس کی طرف رکھ "حسیفاً" یعنی حنیف ہونے کی حالت میں ہم کہہ چکے ہیں کہ ثاید' حنیف' کا نزدیک ترین ترجمہ ہے ''حق کی طرف رجھان رکھنے والا' 'یعنی اس حالت میں کہ تو مائل یہ حقیقت ہو:

فطرة الله التي فطر الناس عليها

لینی تجفے فطرت البی عطا کی گئی ہے کیفنی یہی دین تجفے دیا گیا ہے کہ جو

فظرت الهی ہے۔ بیخلقت (ہم کہہ چکے ہیں کہ فطرت سے مرادایک خاص طرح کی خلفت ہے) بید دین تخلیق کی وہ خاص نوعیت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب انسانوں کوجس پر پیدا کیا ہے:

لا تبديل لخلق الله

اس میں ثبات اور استقلال ہے اور تغیر اور تبدل سے بالاتر ہے انسانی سرشت کا حص ہے جب تک انسان دنیا میں ہے اور جب تک انسان انسان ہے جو بھی انسان پیدا ہوتا ہے کینی انسانوں کی سرشت کو مہیں بدلا جا سکتا اسے کسی دوسری چیز میں تبدیل نہیں کیا جا سکتا:

ذلك الدين القيم (دريم)

'' یہ ہے چیج دین غیر معمولی طور پر درست اور متنقیم'' یہ آیت کمال صراحت سے دین کوسب انسانوں کے لئے'' فطرۃ اللہ'' قرار دے رہی ہے۔ اگر ضروری ہوا تو ہم بعدازاں اس مسئلے پر مزید گفتگو کریں

الى طرح سورة مباركديليين على فرمايا گيا ہے:
الم اعهد اليكم يا بنى آدم ان لا تعبدوا الشيطان انه
لكم عدو مبين و ان اعبدونى هذا صراط مستقيم و
لقد اصل منكم جبلا كثيرا افلم تكونوا تعقلون
(ليين -2-2)

ان آیات میں ایک عہد و بیان ہے: اے بی آدم! اے اولاد آدم

(یہاں کسی ایک خف و دو خف ایک امت یا دوامتوں کا ذکر نہیں) کیا میں نے تم سے عہد نہیں لیا؟ کہتا ہے کہ کیا میں نے اور تم نے پہلے ایک دوسرے سے عہد نہیں کیا ہے اور پیان نہیں باندھا کہ تم شیطان کی پوجا نہ کرو گے؟ یہاں شیطان کی پرستش سے مراد بہ نہیں کہ ایک محراب میں چلے جا کیں شیطان کا مجسمہ دیت بنا کیں بلکہ مراد شیطان کی پیروی ہے "و ان اعبدونسی" ہم نے ایک دوسرے بنا کیں بلکہ مراد شیطان کی پیروی ہے "و ان اعبدونسی" ہم نے ایک دوسرے سے پیان باندھا ہے (سمجھونہ کیا ہے) کہتم شیطان کی پوجا نہ کرو گئ بلکہ میری عبادت کرو گے۔ "ھذا صراط مستقیم" تمہارے لئے راستہ کہ جوتم ہیں کمال و سعادت تک پہنچا دے کہی ہے۔

ایک اور آیت بی ہے کہ یو''آیہ ذر' کے نام سے مشہور ہے:
واذ احد ریک مل بنی آدم من ظهور هم ذریتهم و
اشهاد هم علی انفسهم الست بربکم قالوا بلی
شهادنا ان تقولوا یوم القیمة انا کنا عن هذا غافلین او
تقولوا انما اشرک آبائونا من قبل و کنا ذریة من
بعد هم افتهلکنا بما فعل المبطلون (۱۶۱ن ۱۲۳٬۵۲۲)

یہ ایک عجیب آیت ہے' اس کی تفصیل رہنے دیجئے۔ دو تین جھے دیگر بیان کرلوں' پھراس آیت کی مفصل ترتفییر کروں گا۔ پچھاور بھی آیتیں قرآن میں بین' لیکن شاید اتی صراحت نہ ہو' اگر چہان میں سے بعض کی صراحت کم بھی نہیں ہے' جیسے یہ آیت:

افي الله شك فاطرالسموات و الارض (ابرائيم ١٠)

"آیا الله میں شک ہے؟ وہ الله که جو آسانوں اور زمین کا خالق ہے۔"

یعنی انسان اور اللہ کے رابطے کی صورت ایسی ہے کہ شک و تر دد کی گنجائش ہی نہیں۔ گویا مسئلہ استدلالی ونظری نہیں کہ کوئی ایک نظریہ اپنا لے اور کوئی دوسرا' بلکہ مسئلہ اگر اپنی صحیح صورت میں پیش کیا جائے تو کوئی شخص شک نہ کرئے لہٰذا اگر کوئی شک کرے تو مسئلہ اس کے لئے صحیح صورت میں سامنے ہی نہیں آیا' لہٰذا اگر کوئی شک کرے تو مسئلہ اس کے لئے صحیح صورت میں سامنے ہی نہیں آیا' اللہ اللہ کے بارے میں شک ہوا ہے کہ جس کا نام اس نے ''اللہ'' رکھ دیا ہے دراصل نجیر اللہ کے بارے میں شک ہوا ہے کہ جس کا نام اس نے ''اللہ'' رکھ دیا ہے یا پھر اسے شار کر سکتے ہیں۔

ایک اور بھی آیت ہے گئے جس کے بارے میں کچھ زیادہ ہے۔ اس آیت میں موضوع کو گنائی اور اشارے کی صورت میں "Symbolic" بیان کیا گیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

> انا عرضنا الامانة على السموات و الارض و الجبال فيا بين ان يحملنها و اشفقن منها و حملها الانسان انه كان ظلوما جهولا (١٦١ب ٢٢)

"ہم نے وہ آمانت (کہ جس کا قرآن نام نہیں لیتا) سب
موجودات کو پیش کی۔ آسان نرمین پہاڑ (گویا بڑی بردی
چیزوں کے نام لیتا ہے مرادیہ ہے کہ ہر چیز کو پیش کیا) سب
نے اس امانت کو قبول کرنے سے انکار کردیا (ایک موجود نے

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) بیدانسان ظلوم وجہول تھا۔''

ال آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بھی بھی بھی ہے کہ کیا یہ آیت مسئلہ فطرت سے مربوط ہے یا نہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھ اور بھی آیات کہ جواس قدر صریح نہیں ہیں کیل بعض مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے جیسے میآ بت:

ولئن سئلتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله (القران ٢٠)

''اگرآپ ان لوگول (کافرون اورمشرکون) سے پوچس کہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا ہے؟ ٹو کہیں گے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن سے ہے کہ خالقیت اللی پران کا کامل ایمان ہے بعن یہ اللہ کو خالق سیحتے ہیں اور بنوں کو خالق اور خالقیت اللی میں شریک نہیں سیحتے ہزائی ان میں یہ ہے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'پھر بھی عبادت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں' اگر الیا ہوتو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروج اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ یہ لوگ اپ بست عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ یہ لوگ اپ بست عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن کی ان کا اعتقاد سے بلکہ اس

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) بیدانسان ظلوم وجول تھا۔''

اس آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بھی بھت ہے کہ کیا ہے آیت مسلد فطرت سے مربوط ہے یا نہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھاور بھی آیات کہ جواس فدر صریح نہیں ہیں' لیکن بعض مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے' جیسے رہے آیت:

ولئن سئلتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله (القراض) ٢٠٠)

"اگرآپ ان لوگوں ( کافروں اور مشرکوں) سے پوچھیں کہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا ہے؟ تو آئمیں کے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن سے ہے کہ خالقیت اللی پر ان کا کامل ایمان ہے بینی بیداللہ کو خالق سیجھتے ہیں اور بتوں کو خالق اور خالقیت اللی ہیں شریک نہیں سیجھتے ۔ خرابی ان میں بیر ہے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'پھر بھی عبادت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں اگر ایسا ہو تو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و کلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ بیہ لوگ اپ بت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ بیہ لوگ اپ بت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ شرک پر ان کا اعتقاد سے بلکہ اس

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) بیدانسان ظلوم وجول تھا۔''

اس آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بحث ہے کہ کیا ہے آیت مسلہ فطرت سے مربوط ہے یا نہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھ اور بھی آیات کہ جو اس قدر صریح نہیں ہیں' لیکن بعضُ مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے' جیسے بیرآ بیت:

ولئن سئاتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله التمان ٢٠٠)

'آگرآپ ان لوگوں (کافروں اور مشرکوں) سے پوچھیں کہ آسانوں اور زمین کوکس نے پیدا کیا ہے؟ تو کہیں کے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن سے ہے کہ خالقیت اللی پران کا کامل ایمان ہے بینی یہ اللہ کو خالق سیحتے ہیں اور بتوں کو خالق اللہ علی میں شریک نہیں سیحتے ہزائی ان میں سے ہے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'پھر بھی عباوت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں 'اگر الیہا ہو تو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن سے کہنا چاہتا ہے کہ سے متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن سے کہنا چاہتا ہے کہ سے الوگ اپنے بہت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن سے کہنا چاہتا ہے کہ سے الوگ اپنے بہت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن کی اعتقاد ہے بلکہ اس

سلسلے میں انہوں نے غور تک نہیں کیا' لیکن اگر آپ ان سے یہ پوچھیں گے کہ خالق کون ہے؟ تو ان کی فطرت جواب دے گی''اللہ''۔

یہ آیات بھی اس حوالے سے ذکر کی گئی ہیں الیکن فی الحال آیات کا ذکر رہے دیتے ہیں۔ تین جملے میں آپ کے لئے نقل کرتا ہوں ایک حضرت رسول اللہ سے ایک نیج البلاغہ سے اور ایک صحیفہ سجادیہ سے۔ البتہ ان کا ذکر میں خمونے کے طور پر کر رہا ہوں وگرنہ فطرت کے بارے میں ہمارے پاس ان سے زیادہ احادیث و روایات ہیں۔ رسول اللہ سے منقول حدیث معروف (اس حدیث کو زیادہ تر اہل سنت نے روایت کیا ہے البتہ شیعوں نے بھی اسے قال کیا ہے ان زیادہ تر ہیں جبکہ شیعوں کے ہاں میں نے ایک جگہ سے زیادہ یہ حدیث نہیں دیکھی) ہے ہے۔

كل مولود يولد على الفطرة فابواه يهودانه او ينصرانه او يمجسانه

''جوبھی بچہ بیدا ہوتا ہے وہ فطرت اللی اور فطرت اسلامی پر دنیا میں آتا ہے' اس کے مال باپ (واضح رہے کہ ان کا ذکر خارجی عوامل کے نمونے کے طور پر کیا گیا ہے ) اسے بدل دیتے ہیں۔ اگر وہ بہودی ہوں تو اسے بہودی بنا دیتے ہیں' عیسائی ہوں تو اسے بھی عیسائی کر دیتے ہیں اور خود مجوسی ہوتے ہوں تو اسے بھی مجوسی بنا دیتے ہیں۔'' ہوت ہوں تو اسے بھی مجوسی بنا دیتے ہیں۔''

گویا وہ جس گروہ سے ہوں اسے اس گروہ میں لے جاتے ہیں۔

یہ حدیث اہل سنت کے ہاں صحیح بخاری میں ہے اور شیعوں کے ہاں

"کافی" میں البتہ میں نے قبل ازیں اسے بحار میں دیکھا تھا کین بحار میں موجود
احادیث (جواس مضمون کی ہیں) کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ سب اہل تسنن

کے مآخذ سے تھیں۔ بھی میرا یہ خیال تھا کہ شیعوں نے اپنی معتبر کتب میں یہ حدیث نقل نہیں کی چونکہ بحار نے بھی اسے ابن ابی جمہور احسائی کی کتاب غوالی اللیالی سے نقل کیا ہے کہ جو حدیث کی معتبر کتاب ہر گزنہیں ہے کین بعد میں اللیالی سے نقل کیا ہے کہ جو حدیث کی معتبر کتاب ہر گزنہیں ہے کین بعد میں تفسیر المیز ان میں نظر چرای کہ اسے "کاف" سے بھی نقل کیا گیا ہے۔ اس وقت تفسیر المیز ان میں نظر چرای کہ اسے" کاف" میں خود بھی دیکھا ہے یا نہیں البتہ تفسیر المیز ان میں اسے اس آیت "فاقہ ہو جھک لیدین حدیفاً" کے ذیل میں المیز ان میں اسے اس آیت "فاقہ ہو جھک لیدین حدیفاً" کے ذیل میں "کافی" سے نقل کیا گیا ہے۔

اہل تسنن کے ہاں منقول اس حدیث کے ذیل میں بھی ایک بات ہے ، وہ یہ کہ رسول اکرمؓ نے یہ جملہ کہنے کے بعد ایک مثال ذکر قرمانی کی میں اہم ہے۔ آ گے نے فرمایا:

"کیا بھی آپ نے کسی الیی گوسفند کو دیکھا ہے کہ جو مال کے پیٹ کے پیٹ سے کان کی پیدا ہو؟ یا ہے کہ گوسفند مال کے پیٹ سے سالم کان کے ساتھ دنیا میں آتی ہے بعد میں انسان حیوان کے کان کاٹ دیتے ہیں۔"

اسلامی فطرت کی مثال آپ نے سالم کان سے دی ہے اور یہی انسانی

سرشت وطبیعت کا متقاضی ہے اور غیر اسلام کو آپ نے کئے کان سے تشبیہ دی ہے کہ جسے ایک خارجی عامل کسی جاقو' چھری سے کاٹ دیتا ہے بیرتو ہوئی ایک حدیث۔

نبج البلاغہ کے خطبہ اول میں عالم اور آ دم کی خلقت کے بارے میں اشارہ کرنے کے بعد بعثت رسل کا ذکر کیا گیا ہے اور فرمایا گیا ہے:

فبعث فيهم رسله

الله نے لوگول کے درمیان اپنے رسولوں کومبعوث کیا۔''

وواتر اليهم انبياءه

''اوراس کے کیے بعد دیگرےایے نبیوں کو بھیجا۔''

یعنی اس نے ایک ہی لکھا نہ کی بلکہ ایک کے بعد دوسرے کو بھیجا۔

اس طرح سے کہ جو بھی آیا اس نے پہلے کی تائید و تاکید کی۔ کیوں؟ '

ليستا دوهم ميثاق فطرته ويذكروهم منسي نعمته و

يحتجوا عليهم بالتبليغ ويثيروا لهم دفائن العقول

فرمایا گیا ہے کہ اللہ نے انبیاء کو یکے بعد دیگرے بھیجا (یہاں وہ دو نظریے واضح ہوتے ہیں جن کے بارے ہیں ہم نے کہا ہے کہ کیا انبیاء اس لئے آئے ہیں کہ ایس چیز لوگوں کو دیں جس کا پہلے پچھ نام ونشان نہیں یا پھر وہ اس لئے آئے ہیں کہ ایس چیز کا بیان ان کی مرشت میں موجود ہے وہ انہیں یاد لئے آئے ہیں کہ جس چیز کا بیان ان کی مرشت میں موجود ہے وہ انہیں یاد ولائیں؟)''لیست دوھم میثاق فطرت میں کہ بوعبر تمہاری فطرت میں ہے اسے وفا کرو۔ وہ آئے تا کہ لوگوں سے کہیں کہ اے انسان! تیری فطرت میں ہے اسے وفا کرو۔ وہ آئے تا کہ لوگون سے کہیں کہ اے انسان! تیری

فطرت کی گہرائی میں اپنے خدا سے تیرا باندھا ہوا بیان موجود ہے ہم آئے ہیں تاکہ تجھ سے اس عہد کے ایفاء کا تقاضا کریں کیعنی بغیر کی بنیاد کے ابتداء نہیں ہے ایک چیز موجود ہے۔ انبیاءً آئے ہیں تاکہ اسے عملی شکل دیں جیسے بھی میصورت ہے کہ آپ بعض افراد سے کسی گام کے لئے قول لیں اور آپ کہیں کہ ہم آئے ہیں تاکہ تم سے اس قول کے پورا کرنے کا تقاضا کریں۔

امیر المومنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ انبیاءً اس لئے آئے تاکہ لوگوں کے آئے عہد کے ایفاء کا نقاضا کریں جوان کی فطرت کے اندر موجود ہے۔

و یذکروهم منسی نعمته

د انہیں وہ نعمیں یاد دلائیں کہ جن سے وہ غافل ہو چکے میں ''

لین انبیاء متوجه کرنے والے اور یاد دلانے والے ہیں۔ ان کا کام ہے کہ بشرکو وہ چیز یاد دلائیں جس سے وہ عافل ہو چکا ہے بینی وہ ندکر (یاد دلانے والے اور تذکر دینے والے) 'یہال معلم نہیں کہا 'البت انبیاء معلم بھی ہیں۔ آپ و کیصتے ہیں کہ آن میں نبی کو'' ذکر'' بھی کہا گیا ہے اور ''معلم'' بھی' جو چیز لوگوں کی فطرت سے مربوط ہے اس کے لئے نبی '' ذکر'' ہے' یعنی یاد دلانے والا۔

ويحتجوا عليهم بالتبليغ

انبیاء لوگوں کے لئے ذکر ہیں۔عوام کو تبلیغ کرتے ہیں اپنا پیغام لوگوں کے کئے ذکر ہیں۔عوام کو تبلیغ کرتے ہیں اور اس طرح سے لوگوں پر اتمام ججت کرتے ہیں لوگوں کے لئے دلیل لاتے ہیں لوگوں کو مطمئن اور قانع کرتے ہیں اور لوگوں کا عذر ختم کر

ديية ہيں۔

بعد کی تعبیر ان سب سے میں تر ہے۔ ویشیروا لھم دفائن العقول

''دفائن' یعن ''خوانے' ، ''دفینے' ، ''گینے' ۔ آپ جانے ہیں کہ گزشتہ زمانے میں خوانے کوزیر زمین فون کر دیتے تھے اس لئے نہیں کہ خواب نہ ہو جائے' بلک اس لئے کہ کسی کواس کا پتہ نہ چل جائے' للذا لازماً اس پر مٹی ڈال دیتے تھے تاکہ کسی کو خبر نہ ہو کہ یہاں خزانہ ہے۔ جو کوئی بھی اس پر سے گزرتا' اسے پتہ نہ چاتا کہ اس کے زیر یا کوئی خزانہ ہے۔ انبیاءً آئے ہیں تاکہ لوگوں کو اسے پتہ نہ چاتا کہ اس کے زیر یا کوئی خزانہ ہے۔ انبیاءً آئے ہیں تاکہ لوگوں کو ممیر باطن کے نہاں خانوں میں خزائے موجود ہیں اور تم ان سے غافل ہو۔ وہ آئے ہیں کہ خزانوں کے اوپر جو کچھ پڑا ہے اسے بٹا دیں تاکہ انسان حبرت سے دیکھے کہ اس قدر خزانہ میر سے اندر موجود تھا اور میں بے خبر تھا۔ سالہا دل طلب جام جام ازما می کرد

بی دلی در ہمہ احوال خدا با او بود
او نمی دیش و از دور خدایا می کرد
"سال ہاسال دل ہم سے جام جم کا نقاضا کرتا رہا جو چیزخود
اس کے اپنے پاس موجود تھی اس کی دوسرے سے تمنا کرتا رہا ،
یقیناً سب حالتوں میں خدا اس کے ہمراہ تھا ، وہ اسے دیکھ نہیں

يا تا تھا اور''خدايا خدايا'' پکارتا رہا تھا۔''

بہی وجہ ہے کہ قرآن میں ہمیں دوطرح کی آیات نظرآتی ہیں آیات اللہ اور آیاتی افسی۔ آیات آفاقی بعنی جو انسانی وجود سے باہر ہیں دیگر انسانوں کی خلقیت آسان زمین ستارے پہاڑ سمندر نباتات حیوانات وغیرہ۔ لیکن آیات افسی بعنی جو خود وجود انسانی میں موجود ہیں۔ قرآن کے نزدیک آیات افسی کی اہمیت آیات آفاقی سے زیادہ ہے نیز آفات وانفس کی اصطلاح بھی خود قرائن سے حاصل کی گئے ہے کہ جس میں ارشاد ہوتا ہے:

سنريهم آياتنا في الآفاق و في انفسهم حتى يتبين

لهم انه الحق (م بده ۵۳)

اورجبیها کہ ہم کہہ چکے ہیں کہ بعدازاں میہ جوآ فاق وانفس کی اصطلاح

علاء اسلام نے استعال کی ہے اس کامآ خذ قرآن ہی ہے۔

آپ دیکھیں کہ اسلام انسان کے گئے کی قدر اصالت کا قائل ہے۔ انسان ایک فطری شمیر یا باطن کا قائل ہے۔

و يثيروا لهم دفائن العقول

اور قرآن حکیم میں ہے:

وفي الارض آيات للموقنين وفي انفسكم افلا تبصرون (الذرية ٢٠-٢١)

"اور یقین کرنے والوں کے لئے زمین میں اور خود ان کے لئے زمین میں اور خود ان کے نفوس میں نشانیاں ہیں کیا تم و کھتے نہیں ہو؟ اور کیوں و کھتے

نہیں ہو؟''

یہ تو ہوگئ نہج البلاغہ میں موجود ایک جملے کے بارے میں گفتگو۔ ایک جملہ محیفہ سجادید کی پہلی دعا میں جملہ محیفہ سجادید کی پہلی دعا میں ہے کہ جملہ محیفہ سجادید کی ساری حمد ہے۔ اس کے ابتداء میں چند جملے ہیں:

ابتدع بقدرته الخلق ابتداعا

اپنی قدرت سے خلقت کی تخلیق کی۔''

ہم کہ چکے ہیں کہ 'ابداع'' کامعنی ہے الیی تخلیق کہ جو پہلے سے موجود کسی مثال اور تقلید کی بناء پر نہ ہو۔ نیز ہم عرض کر چکے ہیں کہ انسان بھی اپنے عالم میں ایک طرح کی تخلیق کا حال ہے لیکن انسانی تخلیق کا نام اگر چہ 'ابداع'' رکھ لیس' تاہم وہ طبیعت و خلقت کی مثال کی بنیاد پر ہوتی ہے لیکن اللہ تعالی کہ جو خالق کا نات ہے اس سے پہلے کوئی چیز ہی نہ تھی کہ جسے وہ دیکھ کرتخلیق کی منصوبہ بندی کرتا (لہٰذاصحیفہ ہجادیہ میں بعد کا جملہ یوں ہے:)

## و احترعهم على مشيته احتراها

"اس نے انہیں اپی مشیت کے مطابق اختر اع کیا۔"
"اختر اع" کے معنی بھی "ابداع" والے ہی ہیں کیعنی صرف اللہ کی طرف سے اختر اع ہے جے ہم کہتے ہیں کہ فلال نے ٹیپ ریکارڈ کو اختر اع "ایجاد" کیا۔ اس کے بعد اسے لوگوں نے بنایا تو اسے اختر اع نہیں کہا جا سکتا۔ (اس کے بعد ہے)

ثم سلك بهم طريق ارادت وبعثهم في سبيل

محبته ("سلک" سلوکرنالین راه چانا اور حرکت کرنا ببسلک باء سے متعدی ہوتو اس کا مطلب ہے راه چانا) "ان کی تخلیق کے بعد انہیں اس نے اسپنے ارادے کے راستے پر چلایا۔"

بعد کے جملے کو قرینہ قرار دیا جائے تو اس کا معنی ہیہ ہوگا، جس راستے میں اس نے طلق کیا اس کا ارادہ کریں اس راستے میں نہیں کہ جس کا اس نے ارادہ کیا۔ جس راستے میں وہ اسے جاہیں انہیں اس پر ڈال دیا اور اس پر انہیں حرکت دی۔ بعد کا جملہ مطلب کو نیادہ واضح کرتا ہے:

و عثهم في سبيل محبته

''اس نے مخلوق کواپی محبت کے راستے میں اٹھایا۔'' یہ جملہ بہت عجیب ہے مینی اصلاً مخلوق کی بیدتمام تر حرکتیں اور جنبشیں' وکوئی سمجھے یا نہ سمجھ محبت خدا کے راستے پر ہیں۔ مسلم عشق میں ہم نے

چاہے خود کوئی سمجھے یا نہ سمجھے محبت خدا کے راستے پر ہیں۔ مسکلہ عشق میں ہم نے کھے بحث کی ہے ہم نے وہاں کہا ہے کہ حتیٰ کہ جوغیر خدا کی تلاش میں ہے اس کا محرک حقیقی اللہ تعالیٰ کی جبتی ہی ہے اس نے مصداق کی شاخت میں دھو کہ کھایا ہے۔ اب جبلے کی ابتداء میں جولفظ 'خلق' آیا ہے ''ابتدع بقدر ته المحلق" ہو سکتا ہے اس کا مقصود مطلق خلق و آفریش ہو کہ لازی طُور پر انسان بھی جس میں شامل ہو جاتا ہے اس صورت میں جملے کا معنی سے ہوگا کہ ہر موجود محبت الہٰ کے راستے پر رواں دواں ہے۔ بی نباتات کہ جو حرکت کرتے میں ان کی اس حرکت میں عشق اللی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں میں عشق اللی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ا

محبته ("سلک" سلوکرنا لین راه چلنا اور حرکت کرنا جب سلک باء ہمتعدی ہوتو اس کا مطلب ہے راه چلنا) د'ان کی تخلیق کے بعد انہیں اس نے اپنے ارادے کے راستے پر چلایا۔''

بعد کے جملے کو قرینہ قرار دیا جائے تو اس کا معنی سے ہوگا، جس راستے میں اس نے ارادہ اس نے ارادہ کی اس نے ارادہ کریں اس راستے میں نہیں کہ جس کا اس نے ارادہ کیا۔ جس راستے میں وہ اسے چاہیں' انہیں اس پر ڈال دیا اور اس پر انہیں حرکت دی۔ بعد کا جملہ مطلب کو زیادہ واضح کرتا ہے:

و عثهم في سبيل محبته

''اس نے مخلوق کواپنی محب کے راہتے میں اٹھایا۔''

یہ جملہ بہت عجیب ہے کینی اصلاً مخلوق کی بیتمام تر حرکتیں اور جنبشیں عاہد خود کوئی سمجھے یا نہ سمجھے محبت خدا کے راستے پر ہیں۔ مسئلہ عشق میں ہم نے کچھ بحث کی ہے ہم نے وہاں کہا ہے کہ حی کہ جوغیر خدا کی تلاش میں ہے اس کا محرک حقیق اللہ تعالی کی جبتو ہی ہے اس نے مصداق کی شاخت میں دھوکہ کھایا ہے۔ اب جملے کی ابتداء میں جولفظ ''فلق' آیا ہے''ابتدع بقدرته المحلق' ہو سکتا ہے اس کا مقصود مطلق خلق و آ فرینش ہو کہ لازمی طور پر انسان بھی جس میں شامل ہو جاتا ہے اس صورت میں جملے کا معنی یہ ہوگا کہ ہر موجود محبت اللی کے راستے پر رواں دواں ہے۔ یہ نباتات کہ جو حرکت کرتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق اللی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق اللی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ا

قوت ثقل کی وجہ سے حرکت کرتا ہے در حقیقت ذات حق کی جبتو میں ہے اور اس کی ذات میں اس کی محبت کے علاوہ کچھ نہیں۔ اس ضمن میں آیات بھی ہیں: وات میں اس کی محبت کے علاوہ کچھ نہیں۔ اس ضمن میں آیات بھی ہیں: وان میں شبی الایسبح بے مدہ ولکن لا تفقہون تسبیح چھ (نی امرائیل ۴۳)

> ''اور کوئی ایسی چیز نہیں جواس کی حمد ( ثنا) کی تنبیج نہ کرتی ہو' مگرتم ان کی تنبیج نہیں سیجھتے۔''

> > نيزبدكه

افغير دين الله يبغون وله اسلم من في السموات والأرض (آل عران ۱۸)

"تو كيا بيلوك خداك وين كسواكوكى اور دين وهوندت بين حالا تكدسب جوآسانول مين بين اور زمين مين بين خوشي يا زبروستى سے خداكے فرمانبردار بين ـ"

نيزبيكه

ولله یسجد من فی السموات و الارض (رعدُه) ''اور جنتی مخلوقات آسانول اور زمین میں ہے خوثی سے یا زبردی سے خدا کے آگے سجدہ کرتی ہیں۔''

يا بيركنه .

سبح لله ما في السموات والارض (حديدًا)
"جو كلوق آسانول اورزيين ميس بخداكي شبيح كرتي بها

## 265

نيزيه بھی:

سبح لله ما فى السموات وما فى الارض (حرا) "جو چيزي آسانوں ميں بيں اور جو چيزيں زمين ميں بيں سب خدا كى تبييح كرتى بيں۔"

ان آیات کی روشی میں تو دائرہ بہت وسیع ہوجاتا ہے کینی قرآن ہمیں ایک نہایت عجیب اور وسیع تصور کا کنات دیتا ہے۔ عارف مسلک شعراء نے اس صمن میں بہت کچھ کہا ہے مثلاً مشہور اشعار کہ جوظا ہراً نظامی کے ہیں:

خبرداری که سیاحان افلاک چرا گردند گرد مرکز خاک

چه می خواهند از آین منزل بریدن

که می جو بید از این محمل کشیدن

در این محراب گه معبود شان گیست

از این آ مد شدن مقصود شان چیست

"دلین کیا تھے خبر ہے کہ افلاک کے سیاح اور گردش کرنے

والے مرکز خاک (زمین) کے گرد کیوں گردش کناں ہیں؟

اس منزل سے وہ کیا لے جانا جا ہتے ہیں کہ اس محمل سے جسے

وه نكال لانا حاج بي اس مقام محراب مين ان كا معبود

كون ہے؟ اس رفت وآمد سے ان كامقصور كيا ہے؟"

اس کے بعد کہنا ہے:

تھمیہ ہستند سرگردان چو برگار بدید آرنده خود را طلب کار " ہے سب برکار کی مانند اپنے خالق کے متلاثی اسی طرح حافظ کا وہ معروف شعر جو اس مشہور غزل میں ہے کہ جو اس شعر ہے شروع ہوتی ہے مادراین در نه نی حشمت و جاه آمده ایم از بن حادثه انتجا به يناه آمده ايم " ہم یہاں پر جاہ رطال قائم کرنے کے لئے نہیں آئے ہیں ا بلکہ ایک افتاد کے نتیجے میں پیچاک بناہ لی ہے۔'' اس کے بعد کہنا ہے۔ ربرو منزل عثقيم ز سرمل عدم تابيه اقليم وجود ابن جمه راه آمده ايم وجہم ملک عدم سے عشق کی منزل کے راہی ہیں اور ہم اس نتیج میں قلتے چلتے عالم وجود میں آ گئے ہیں یعنی راز آ فرینش محبت ہے۔" (بہت عمرہ غزل ہے) آ برو می رود ای آبر خطا شوی بار كديد ويوان عمل نامد سياه آمده ايم

مماے خطاوں کے دھونے والے ابادل تو میند برسا کیونکہ

ہمارا نامداعمال سیاہ کارناموں سے پر ہے اور مند دکھائے کے قابل نہیں ہیں۔'' اس من میں حافظ نے بہت کچھ کہا ہے کوئی ایک دوشعر نہیں ہیں اس کی جوغزل کچھ واضح تر ہے اس کا میں ذکر کرتا ہوں۔ روش از برتوی رویت نظری نیست که نیست 🔨 منت خاک درت بر پفری نیست که نیست '' کہنا جا ہتا ہے کہ کوئی نہیں' یہاں تک جومفکر بھی ہے کہ جس کی نظر تیرے رخ کے برتو سے روثن نہ ہو کیکن خود نہیں جانتا اورنيل سمجيرا " (پہلی بات کی تا کیداس انداز ہے کر رہا گے) ناظر روی تو صاحب نظران آری سر گیسوی تو در ہیج سری نیست کہ نیست " كيه صاحبان نظرايسي بين كه جو تخفي ديكھتے بين اور حانتے بھی ہیں کہ مجھے دیکھ رہے ہیں اور پچھ ایسے ہیں کہ ویکھ تو رے ہیں لیکن خورہیں جانتے کہ دیکھرے ہیں۔"

> مصلحت نیست کداز پردہ برون افتد راز ورنہ درمجلس رندان خبری نیست کہ نیست '' یہ کدراز سے پردہ اٹھایا جائے مناسب نہیں ہے اور خلاف مصلحت ہے وگرنہ رندوں کی محفل میں (عرفاء) نہ جاننے اور

نہ سجھنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے اور ہر چیز واضح اور عیاں ہے۔''

جناب سبزواری صاحب کتاب منظومه حکیم فلسفی عارف اور ایک غیر معمولی متقی شخص ہیں' اگر جدان کی شہرت علم کی وجہ سے ہے' لیکن ان کا مقام عمل ان کے مقام علم سے بالاتر ہے۔شعر بھی کہتے ہیں فارس میں بھی اور عربی میں بھی البته ان کا شارصف اول کے شعراء میں نہیں ہوتا' تاہم ان کے اچھے شعر بھی بہت ہیں' ان کے بعض اشعار واقعاً بہت عمدہ ہیں۔ حافظ کی اس غزل کا انہوں نے استقبال کیا ہے ایک دوشعراس میں ایسے ہیں کہ تقریباً حافظ کے پانے کے ہیں اورانہوں نے شہرت بھی بہت مائی ہے۔ کہتے ہیں۔ شورش عشق تو در چھر پری نیست کہ نیست منظر روی تو زیب نظری نیست که نیست '' تیرے عشق کا چرچا ہریا ہے اور تیرے چھے کا برتو ہر نگاہ و نظر میں ہے کیکن کوئی جانتا اور مجھتانہیں ہے۔'' وہی حافظ کی بات کواس انداز سے کہتے ہیں ہ نیست یک مرغ دلی کش نفکندی به قنس تیر بیداد تو تا پر به بری نیست که نیست نه همیں ازغم او سینه ما صد حاک است داغ او لاله صفت برجگری نیست که نیست وہ شعر جو بہت مشہور ہے اور جو حاصل غزل ہے ہیہ ہے۔

موسی ای نیست که دعوی انا الحق شنود ورنه این زمزمه اندر شجری نیست که نیست که نیست پیشم ما دیدهٔ خفاش بود ورنه تو را پر تو حسن به دیوار ودری نیست که نیست گوش اسرار شنو نیست وگر نه اسرار برش از عالم معنا خبری نیست که نیست برش از عالم معنا خبری نیست که نیست برش از عالم معنا خبری نیست که نیست در اسرار جناب سبز واری کاتخاص ہے)۔

بہرحال صحیفہ سجادی کا میہ جملہ غیر معمولی طور پر عجیب اور پر معنی ہے۔ اب اگر ہم "ابت داع بے ملاق خلقت کے معنی میں "حلق" مطلق خلقت کے معنی میں لے لیں تو پھر میہ جملے تمام تر خلقت کے لئے ایک عمومی فلسفے کی حکایت کرتے ہیں کہ جس میں انسان بھی شامل ہے اور اگر "خلق" سے مراد صرف انسان لیس تب بھی واضح ہے کہ انسان تو شامل ہی ہیں۔

یہ وہ چیزیں تھیں کہ جنہیں میں مدارک اسلامی میں موجود ایسے موضوعات کے نمونے کے طور پرعرض کرنا جا ہتا تھا۔اب ایک بات کو مقدمتاً عرض کرنے کے بعد آیت فطرت اور آیت ذرکی شرح کروں گا۔

فطرت دوطرح کی ہوسکتی ہے اور بید دونوں باہم مانعۃ الجمع نہیں ہیں العین الیمن المین ہیں۔
(یعنی الیمنہیں کہ آپیں میں جمع نہ ہوسکیں) الکہ ایک دوسرے کے ساتھ ہیں۔
ایک فطرت ادراکی ہے اور دوسری فطرت احساس احساس سے مراد وہی ہے جس کی جمع ہم محسوسات کرتے ہیں۔ فطرت ادراکی سے مراد بیہ ہے کہ دین یا خاص

طور پرتوحید اوراک کی نظر سے یعنی قاری حوالے سے انسان کے لئے فطری ہے۔
دین یا خاص طور پرتوحید کے حوالے سے ہم "فاقع و جھک للدین حنیفا" پر
گفتگو کے ضمن میں پچھ کہیں گے۔ فطرت اوراکی یعنی ایک ایسی قار ہے کہ عقل
انسانی فطرتی طور پر اسے قبول کرتی ہے اوراسے قبول کرنے کے لئے اسے تعلیم و
تعلم اور مدرسے کی ضرورت نہیں ہے۔ مجموعی طور پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ جسے ہم
ادراک کی نظر سے فطری کہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ یا اسے دلیل کی ضرورت
نہیں یا وہ ایک کلیہ ہے یا اس کا تعلق ایسے امور سے ہے کہ جنہیں اگر دلیل کی
ضرورت ہو بھی تو ان کی دلیل ہمیشہ ان کے ہمراہ ہوتی ہے "قصایا قیاساتھا
معھا" یعنی وہ امور جن ہے دلائی ان کے ہمراہ ہوتے ہیں۔

چونکہ ان کی دلیل ہمیشہ ان کے ہمراہ ہوتی ہے لہذا ان کے لئے بھی کسی
ایسے معلم کی ضرورت نہیں کہ جو انسان کو مدرسے میں ان کی تعلیم دی اسے ہم
ادراک فطری کہتے ہیں کہ جوفکر' ادراک اور عقل کی دنیا سے مربوط ہے۔

اب ہم اس کے لئے بھی حدیث سے پچھنمونے پیش کرتے ہیں:

تفیر صافی میں امام حسن عسکری علیہ السلام سے ایک مفصل حدیث نقل ہوئی ہے۔ اس حدیث کی سنداگر چہ بالکل معتر نہیں ہے کیکن اس کے معانی کچھ ایسے ہیں کہ شخ انصاری کہتے ہیں کہ اس کے مطالب سے اس کی درتی اور صحت کی علامتیں ظاہر ہوتی ہیں جدیث ہے جبی بہت جاذب فکر۔ بیحدیث اس آیت کے علامتیں ظاہر ہوتی ہیں جدیث ہے جبی بہت جاذب فکر۔ بیحدیث اس آیت کے

زیل میں ہے:

و منهم اميون لا يعلمون الكتاب الا اماني (بقرهٔ ٢٨)

''ان میں سے ایک گروہ ای اور ان پڑھ لوگوں کا بھی ہے کہ
آرزووں اور تصورات کے علاوہ تورات کی کچھ جرنہیں۔'
جیسے آج کے مسلمان عوام ہیں۔ یہ ای لوگ صرف اتنا جانتے ہیں کہ
تورات ہے' لیکن اگر آپ پوچھیں کہ تورات کیا ہے؟ تو انہیں کچھ پہتنہیں۔ بعض
چیزوں کے بارے میں ممکن ہے خیال کریں کہ بیہ تورات میں ہیں کہ جو تورات
میں نہ ہوں اور جو چیزیں تورات میں ہیں ان کا انہیں علم نہیں' یہ ایسے بے خبر ہیں۔
میک نہ ہوں اور جو چیزیں تورات میں ہیں ان کا انہیں علم نہیں' یہ ایسے بے خبر ہیں۔
مذکورہ حدیث کچھ یوں ہے:

''ایک شخص نے امام صادق علیہ السلام سے سوال کیا کہ عوام کا کیا تھوام کا کیا تھوں ہے خود قرآن تسلیم کرتا ہے کہ بیدلوگ تو جاہل ہیں اور بے معرفت ہیں جو بچھ بھی انہیں نصیب ہوا وہ تو علاء کا کیا دھرا تھا' لہذا سب مذمتوں کا رخ علاء کی طرف ہونا چاہئے۔ عام لوگوں کا تو کوئی قصور نہیں' انہیں تو عنداللہ معذور ہونا چاہئے وابئے قرآن ان پر کیوں تقید کرتا ہے؟''

ال سوال کے جواب میں امام نے تفصیلی گفتگو فرمائی ہے۔ اس حدیث کا تقریباً بندرہ برس قبل ایک تقریب میں ذکر کر چکا ہول ، جب ماہانہ دینی اجتماعات میں تقریروں کا ایک سلسلہ شروع کیا گیا تھا (خدکورہ تقریر کتاب ''وہ گفتار'' میں ''اصل اجتماد در اسلام'' کے زیرعنوان درج کی گئی ہے ) اس میں' میں نے حدیث کے بہت سے حصے ذکر کئے تھے۔ اس میں امام نے ایک نہایت عمرہ موضوع اٹھایا ہے' آپ نے علاء کی تقسیم بندی کی ہے کہ وہ کیسے کیسے ہیں اور کیسے نہیں ہیں، اور بیر

کے علاء سوء ایسے ہوتے ہیں اور علاء غیر سوایسے اور جوعلاء برے ہوتے ہیں ان کا ضرر و نقصان اسلام کے لئے یزید بن معاویہ کے اس تشکر سے زیادہ ہے کہ جو حسین بن علی علیہ السلام پر حملہ آور ہوا۔

غرض امام ؓ گفتگو کرتے اس مقام پر چہنچتے ہیں رہی بات عام لوگوں کی امام باقر ٹرماتے ہیں:

رونہیں ایانہیں ہے بعض مسائل ایسے ہیں کہ جن کے لئے حصول تعلیم کی کوئی ضرورت نہیں کہ ہم کہیں کہ چونکہ انہوں نے تعلیم حاصل نہیں کی لہذا ان کا عذر قابل قبول ہے۔ بعض مسائل میں عوام کا عذر قابل قبول ہے نعض ایسے مسائل ہیں کہ جن کے لئے حصول علم ضروری ہے انہوں نے اگر ان کے حصول علم ضروری ہے انہوں نے اگر ان کے حصول علم میں حاصل نہیں کی کیونکہ بعض لوگ ان کے حصول علم میں حائل ہو گئے ہیں تو یقینا ان کا عذر قابل قبول ہے علم میں حائل ہو گئے ہیں تو یقینا ان کا عذر قابل قبول ہے شرورت نہیں انسان کا ول انہیں معارف فطری ہونے کی وجہ ضرورت نہیں انسان کا ول انہیں معارف فطری ہونے کی وجہ سے خود سے مجبورا سمجھ لیتا ہے۔'

اس کے بعد امام مثال ذکر کرتے ہیں کتنی عمدہ مثال ہے فرماتے ہیں: ''یہودی عوام یہودی علاء کو دیکھتے تھے کہ وہ انہیں تقویٰ اور یا کیزگی کا حکم دیتے ہیں' انہیں سئور نہ کھانے کا حکم دیتے ہیں' لیکن خود اس برعمل پیرانہیں ہوتے' بلکہ اس کے برخلاف عمل کرتے ہیں عوام اپی آ تکھوں سے بیسب پچھ دیکھتے تھے۔'' اس کے بعد فرماتے ہیں:

و قد اضطروا بمعارف قلوبهم

''انیان خود سرشت وقلب کے معارف کے زیر تھم مجھتا ہے

کدا گرکوئی شخص ایک تھم دے اور خود عمل اس کے برخلاف

کرے تو اس کی بات پر اعتاد نہیں کرنا چاہئے اور ٹھکرا دینا

چاہئے' اس کے لئے حصول تعلیم کی ضرورت نہیں کہ کہا جائے

کہ کس یو نیورٹی نے عوام کو یہ بات سکھائی ہے کہ اگرتم نے

ویکھا کہ کوئی عالم تھمیں تقویٰ کا تھم دیتا ہے' لیکن خود اس میں

تقویٰ نہیں ہے تو اس کی چیروی نہ کرنا' اس کے لئے کسی

یو نیورٹی یا مدرسے میں جانے کی ضرورت نہیں' ہر کسی کی

فطرت اتنی بات سجھ لیتی ہے۔''

انہیں ہم ابتدائی فطری ادراکات کہتے ہیں کہ اگر ان کی کوئی شخص بھی انسان کوتعلیم نہ دے تو بھی انسان فطری طور پر سمجھ لیتا ہے۔

لبندا فطرت کا ایک معنی فطرت ادراکی ہے" دین فطری ہے"، اس معنی میں ہے" وین فطری ہے"، اس معنی میں ہے" تو حید فطری ہے" کا میہ مطلب ہے کینی ادراک کی نظر سے فطری ہے (جیسا کہ استاد شہید مطہریؓ کی اپنی عبارت سے واضح ہے ' بحث فطرت بالحضوص آیات قرآنی کے حوالے سے ابھی جاری تھی لیکن ظاہراً پیشستیں یمیں پرتمام ہو گئیں اور مزید حارتی نہ رہ میکیں۔" ناشر فارتی")

دوسری فطرت احماس ہے کینی اللہ کی طرف توجہ بلکہ یہاں تک کددینی اللہ کی طرف توجہ بلکہ یہاں تک کددین احکام کی طرف توجہ سے بیتا ثیر پیدا ہوتی ہے کہ انسان کے احساسات اسے اللہ اور دین کی طرف تھینچے ہیں کی دانسان فطری طور پر اللہ کی طرف فطر تا اللہ کو سمجھتا ہے اور بھی ہم کہتے ہیں کہ انسان فطری طور پر اللہ کی طرف رجمان رکھتا ہے اور بھی ہم کہتے ہیں کہ انسان فطری طور پر اللہ کی طرف رجمان رکھتا ہے اور بھی ہم کہتے ہیں کہ انسان فطری طور پر اللہ کی طرف رجمان رکھتا ہے۔

اب بمیں دیکھنا حاہے کہ قرآن نیج البلاغ، صحفہ مجادیہ اور آئمہ اطہار کے کلمان واتوال میں جو کھے دین کے فطری ہونے اور مجوی طور برتو حید کے بارے میں آیا کے کیا مقصور سے کہ دین ولو حید اوراکی حوالے سے فطری میں اوراک فطری صورت میں موجود میں یا مقصود یہ ہے کہ بدایک فطری رجمان اور فطری کشش کی صورت میں انسان میں موجود ہیں یا پھر پیدونوں باتیں ہیں؟ -آئندہ نشت سے کہ جب ہم آیات کے بارے میں گفتگو کریں گئاس بارے میں بحث کریں گے اور شاید لازی طور یر انہی عبارتوں کی مزید تفصیل کی طرف بلت آئيں۔ ہم اس موضوع ير بحث كريں مے كدكيا دين يا توحيد فطرى ہے؟ بذات خود بدمسلد بھی قابل بحث ہے کہ کیا دین مجموی طور پر فطری ہے؟ یا خاص طور برتو حدیمی فطری ہے کہ جواصول وین کی بنیاد ہے؟ سوال بہ ہے کہ کیا دین یا توحید انسان میں ایک ادراک فطری کی حیثیت سے سے یا ایک فطری احساس اور ر مخان کی صورت میں؟

## فهرست كتب اداره منهاج الصالحين لا بور

| _     |                                                                                                                 | 10.00    |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ૂ 120 | عال في المادي | <b>®</b> |
| 100   | <u>ن</u> بخرين                                                                                                  | <b>⊗</b> |
| 100   | برد غ بدنگرم بر                                                                                                 | <b>®</b> |
| 100   | أسلام معلومات                                                                                                   | <b>⊕</b> |
| 100   |                                                                                                                 | <b>⊕</b> |
| 100   | J-12                                                                                                            | <b>®</b> |
| 120   | سور خ باداول کی اوت میں                                                                                         | ⊕        |
| 100   | شبيدا سلام                                                                                                      | <b>⊕</b> |
| 50    | قيام عاشوره                                                                                                     | <b>ᢀ</b> |
| 100   | قرآن اورالل بيف                                                                                                 | <b>®</b> |
| 45    | و چی معلومات                                                                                                    | <b>⊕</b> |
| 35    | نوجوان بو چھتے میں کہ شاہ ی کس سے کریں؟                                                                         | ֎        |
| 15    | ظالم على كيوادر سحاني امام                                                                                      | <b>®</b> |

| 200 | توشق مزا                                                                                                       | <b>®</b>   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 100 | تغيير سورد فانخي                                                                                               | <b>⊕</b>   |
| 100 | مشعل مدايت                                                                                                     | <b>(</b>   |
| 125 | المماعكم                                                                                                       | <b>®</b>   |
| 225 | مؤكنامية لمحتر                                                                                                 | <b>®</b>   |
| 225 | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                        | <b>®</b>   |
| 125 |                                                                                                                | <b>(a)</b> |
| 135 | مناظر _ كان                                                                                                    | <b>⊕</b>   |
| 240 | آ مان مناش (چارجلد)                                                                                            | <b>⊕</b>   |
| 100 | عارن دن المقل                                                                                                  | <b>@</b>   |
| 100 | ٠٠٠٠٠٠ المان ا | <b>③</b>   |
| 35  | شوق زوتين                                                                                                      | (♣)        |
| 20  | المثادات البيم الموثنين                                                                                        | <b>®</b>   |
| 50  | صّداب بظلوم                                                                                                    | (\$)       |
| 35  | مِرَا مُرْمَو ، ن وَجُواتِ بِتُولَ                                                                             | <b>③</b>   |
| 35  | از کی سویار کا میاندی                                                                                          | (♣)        |
| 30  | اسلامی بهیایان                                                                                                 | (♣)        |

| 15  | فكر حسين اور بهم                                                                                                              | <b>®</b>   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 40  | پيامِ عاشوره                                                                                                                  | <b>®</b>   |
| 35  | معصومین کی کہانیاں                                                                                                            | <b>金</b>   |
| 35  | ارشادات مصطفق ومرتشنى                                                                                                         | <b>⊕</b>   |
| 10  | آ زادی سلم                                                                                                                    | <b>®</b>   |
| 55  | القبال بيت                                                                                                                    | <b>⊕</b> } |
| 100 | مينه چنن                                                                                                                      | <b>®</b>   |
| 100 | حرف احبات                                                                                                                     | (♣)        |
| 100 | سين بيرا کن ا                                                                                                                 | ⑧          |
| 150 | جام ندير                                                                                                                      | <b>③</b>   |
| 100 | زنده ترکیری                                                                                                                   | <b>③</b>   |
| 60  | شابكاررساك المساحة                                                                                                            | �          |
| 130 | محثه خاموش                                                                                                                    | <b>⊕</b>   |
| 200 | والمام اوركا كات                                                                                                              | <b>®</b>   |
| 120 | نر يبريزه .<br>- المريد الم | <b>®</b>   |
| 125 | نظرت                                                                                                                          | <b>③</b>   |
| 50  | <b>3_</b> ->-                                                                                                                 | <b>⊕</b>   |

|     |                        | marria.  |
|-----|------------------------|----------|
| 250 | خطبات محن (٢ جلد)      | <b>®</b> |
| 125 | حدام مجن               | <b>®</b> |
| 100 | افكارمحن               | <b>₩</b> |
| 375 | شيم الحجالس ( ٣ جلد )  | ₩        |
| 125 | ريان المجالس           | <b>®</b> |
| 125 | ا<br>الحيمالي الس      | <b>®</b> |
| 250 |                        | <b>@</b> |
| 150 | أ فمّاب واايت          | <b>®</b> |
| 150 | تبذب آل مُذ            | <b>®</b> |
| 150 | توضيح المسائل          | <b>®</b> |
| 200 | عصرظهور                | <b>®</b> |
| 100 | جد يفتهي مسائل         | <b>®</b> |
| 150 | مريلات كربلاتك (٢ جلد) | <b>®</b> |
| 60  | م مجزة عبين            | ♚        |
| 135 | نسائخ.                 | <b>®</b> |
| 150 |                        | ֎}       |
| 135 | اولي الامركون؟         | <b>®</b> |

| 135              | <b>گ</b> زارخطابت      | <b>⊕</b> |
|------------------|------------------------|----------|
| <sub>2</sub> 135 | معارمين                | <b>⊕</b> |
| 60               | مېدى حديث كى رومنى ميں | <b>®</b> |
|                  | اشاعتى عزائم           |          |
|                  | نقوش کی                | <b>③</b> |
|                  | كر بالعض اسحاب كاكردار | <b>®</b> |
|                  | چودوستارے(جدید)        | <b>(</b> |
|                  | سرداد کر باد           | <b>⊕</b> |
|                  | تېرالمصائب(۵جلد)       | <b>®</b> |
|                  | بخرالمصائب             | <b>®</b> |
|                  | معالم المدرشين (٣ جلد) | <b>®</b> |
|                  | على يرمضبور فيل        | <b>③</b> |
|                  | على مشهور جنگيس        | <b>®</b> |
|                  | يت الحزن               | <b>⊕</b> |
| A.               | سوال سيميے جواب ليميے  | <b>®</b> |



ہم نے قارئین کرام کی مہولت کے پیش نظر ادارہ کی ایک برا کیج اردو بازار لا ہور میں کھول لی ہے۔ یہاں پرادارہ ہذا کی شائع کردہ کتب کے علاوہ تمام شیعہ اداروں اور پبلشرز کی کتب دستیاب ہیں۔ ترویج و بلنے علوم محمد و آل محمد کی خاطر قیمتیں نہایت مناسب ہیں۔

200

اداره منهاج الصالحين

الحمد ماركيث، فيرسث فلور، دكان نمبر 20،

غرنی سریت اردوبازار، لا مور فون: 7225252